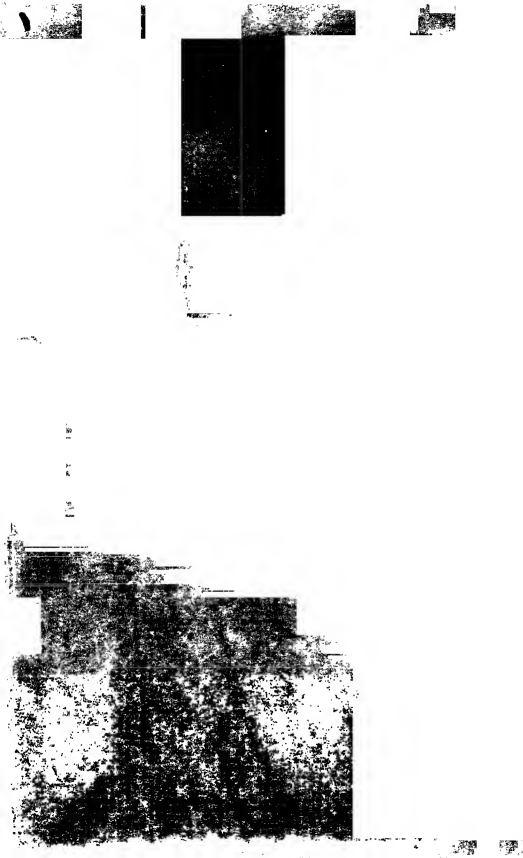
GOVERNMENT OF INDIA

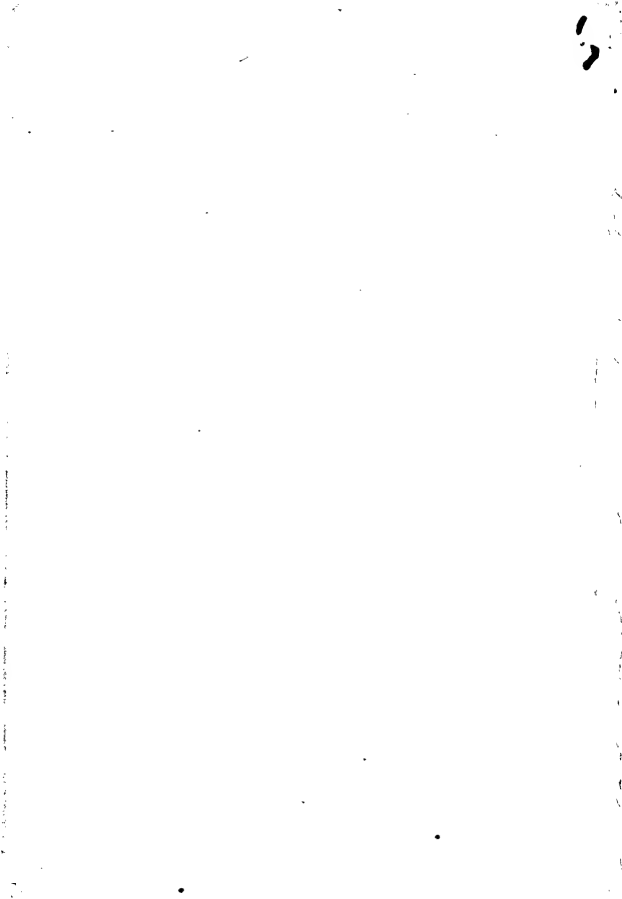
DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY

CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

CALL No. 891.05 / V.O.J.
Acc. No, 3/449

**D.G.A. 79.** GIPN—S4—2D. G. Arch N. D./57.—25-9-58—1,00,000.





## VIENNA

## ORIENTAL JOURNAL

EDITED

BY

#### THE DIRECTORS OF THE ORIENTAL INSTITUTE

OF THE UNIVERSITY

31129

VOLUME IX.

PARIS

VIENNA, 1895.

OXFORD

ERNEST LEROUX.

ALFRED HÖLDER.

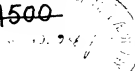
JAMES PARKER & Co.

TURIN

NEW-YORK

HERMANN LOESCHER.

B. WESTERMANN & Co-



LIBRARY, NEW DELH.

23. 5. 57



### Contents of volume IX.

#### Articles.

| Ueber einen arabischen Dialect, von TH. NÖLDEKE                              | 1   |
|------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Einige Bemerkungen zu Heller's 'Das Nestorianische Denkmal zu Singan fu',    | •   |
| von Fr. Kühnert                                                              | 26  |
| The Origin of the Kharosthi Alphahet, von G. Bühler                          | 44  |
| Ueber einen Psalmencommentar aus der ersten Hälfte des vi. Jahrhunderts      | *** |
| p. Chr., von Dr. Ludwig Lazarus                                              | 85  |
|                                                                              |     |
| Bemerkungen zu H. Oldenberg's Religion des Veda, von L. v. Schroeder.        | 109 |
| Die Lautwerthbestimmung und die Transscription des Zend-Alphabets, von       | 400 |
| Friedrich Müller                                                             | 133 |
| Ku Yen-wu's Dissertation über das Lautwesen, von A. von Rosthorn             | 145 |
| Ueber einen Psalmencommentar aus der ersten Hälfte des vi. Jahrhunderts      |     |
| p. Chr. (Schluss), von Dr. Ludwig Lazarus                                    | 181 |
| Bemerkungen zu H. Oldenberg's Religion des Veda (Schluss), von L. von        |     |
| Schroeder                                                                    | 225 |
| Die Memoiren eines Prinzen von Persien, von Dr. A. v. Kegl                   | 254 |
| Zur vergleichenden Grammatik der altaischen Sprachen, von W. Bang            | 267 |
| Beleuchtung der Bemerkungen Künnert's zu meinen Schriften über das nesto-    |     |
| rianische Denkmal zu Singan fu, von Dr. Johannes Heller S. J                 | 301 |
| Entgegnung auf Heller's "Beleuchtung", von Fr. Kühnert                       | 321 |
| Epigraphic discoveries in Mysore, by Georg Bither                            | 328 |
| Zu Açoka's Säulen-Edicten, von R. Otto Franke                                | 333 |
| Abû Ma'šar's ,Kitâb al-Ulûf, von Julius Lippert                              | 351 |
| Die literarische Thätigkeit des Țabarî nach Ibn 'Asâkir, von Ignaz Golnziner | 359 |
| Reviews.                                                                     |     |
| Leopold Pekotsch, Praktisches Uebungsbuch zur gründlichen Erlernung der os-  |     |
| manisch-türkischen Sprache sammt Schlüssel, von Dr. C. Lang                  | 67  |
| PLAITS, JOHN T., A Grammar of the Persian Language, von Friedrich Miller     | 71  |

IV Contents.

|                                                                              | Page |
|------------------------------------------------------------------------------|------|
| P. Deussen, Allgemeine Geschichte der Philosophie mit besonderer Berück-     |      |
| sichtigung der Religionen, von J. Kirste                                     | 163  |
| ÉDOUARD CHAVANNES, Les mémoires historiques de Se-ma-ts'ien, traduits et an- |      |
| notes, von Friedrich Müller                                                  | 277  |
| CARL BROCKELMANN, Lexicon Syriacum, von Friedrich Miller                     | 280  |
| J. Brun. Dictionarium Syriaco-Latinum, von Friedrich Müller                  | 280  |
| Giornale della società Asiatica Italiana, Vol. viii, von Friedrich Müller    | 282  |
| H. Luders, Die Vyāsa-Sikṣā, besonders in ihrem Verhältniss zum Taittirīya-   |      |
| Prātišākhya, von J. Kriste                                                   | 282  |
| MIHRAN ABIKEAN, Ausführliches türkisch-armenisches Wörterbuch, von FRIE-     |      |
| DRICH MULLER                                                                 | 372  |
| Georg Jacob, Studien in arabischen Dichtern, in. von Friedrich Müller        | 373  |
| Path Horn. Das Heer- and Kriegswesen der Gross-Moglads, von Friedrich        |      |
| Miller                                                                       | 375  |
| A. B. MEYER und A SCHADENBERG, Die Mangianenschrift von Mindoro, von         |      |
| Friedrich Muller                                                             | 376  |
| Miscellaneous notes.                                                         |      |
| Dis nomes index Zahlu "atom a 11 10 Names index and constitute Etc.          |      |
| Die neupersischen Zahlwörter von 11—19 — Neupersische und semitische Ety-    | ~-   |
| mologien — Die Sajābidžah, von Friedrich Müller                              | 75   |
| Fragen, von W. Baxo                                                          | 84   |
| Altpersische awestische und neupersische Etymologien, von Fr. MÜLLER         | 166  |
| The Asoka Pillar in the Terai, von G. Büller                                 | 175  |
| Nachträge zu dem Aufsatz "Ueber einen arabischen Dialect", von Tu. Nöldere   | 177  |
| Zu Fr Kunnen's Aufsatz Einige Bemerkungen zu Heller's: Das Nestorianische    |      |
| Denkmal zu Singan-fw, von Willi Cohn-Antenorio                               | 179  |
| Ist altind. préchaswa = awest. peresainha arisch oder indogermanisch? - Nen- |      |
| persische, armenische und Pahlawi Etymologien, von Friedrich Müller          | 285  |
| Neupersische Etymologien, von Friedrich Mutaer                               | 377  |
| Aegyptische Urkunden aus den königlichen Museen zu Berlin, von J. Karabacek  | 387  |
| Anzeige (Armenische Preisuntgabe)                                            | 388  |
| Erklarung in Sachen der 12 Auflage von Gesenius' hebräischem und aramäi-     |      |
| school Handa Starbache von Professor D. H. Merry                             |      |

#### Ueber einen arabischen Dialect.1

Von

#### Th. Nöldeke.

Während wir durch Stumme und Socin mit arabischen Dialecten des Westens, ja des äussersten Westens bekannt gemacht werden,<sup>2</sup> führt uns Reinhardt eine Mundart des fernsten Ostens vor, nämlich die, welche in einem Theile des Binnenlandes von 'Omän im Thale der Beny's Charüz, zwischen er-Ristäq und Nizwe, gesprochen wird. Dorther waren die, meist ganz illitteraten, Araber gekommen und zwar grösstentheils erst eben gekommen, denen er in Zanzibar ihre Sprache abhörte. Diese Mundart ist die Grundlage der arabischen Umgangssprache von Zanzibar. Vom 'Omäni hat uns zuerst Praetorius in der ZDMG. 34, 217 ff. (1880) eine kurze Darstellung gegeben. Allerlei Abweichungen von den Angaben Reinhardt's und das Fehlen einiger characteristischer Züge werden daher rühren, dass seines Gewährsmanns Sprache von den Dialecten gebildeter arabischer Länder nicht unberührt geblieben war, dass er auf alle Fälle nicht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> CARL REINHARDT, Ein arabischer Dialekt gesprochen in 'Omän und Zanzibar, nach praktischen Gesichtspunkten für das Seminar für Orientalische Sprachen in Berlin bearbeitet. Stuttgart und Berlin 1894. (A. u. d. T. Lehrbücher des Seminars für Orientalische Sprachen zu Berlin. Bd. XIII.) xxv und 428 S. 8°.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zu Stumme's im viii. Bande dieser Zeitschrift besprochenen "Tunisische Märchen" und Socin's "Zum arabischen Dialect von Marokko" kommen jetzt noch Stumme "Tripolitanisch-Tunisische Beduinenlieder" und Socin und Stumme "Der arabische Dialect der Houwära des Wäd Sūs in Marokko".

 $<sup>^3</sup>$  Ich schliesse mich in diesem Aufsatz der Transscription Reinhardt's an. Y ist natürlich =  $\bar{\imath};\;\dot{r}=\dot{\wp}.$ 

den Dialect der Beny Charūz sprach. Die ausführlicheren Mittheilungen des indischen Militärarztes A. S. Javakar im JRAS 1889, 649 ff. und (Wortverzeichniss) 811 ff. stimmen mehr zu Reinhardt's Buche, aber im Einzelnen finden wir auch da manche Verschiedenheit. Das kommt einerseits davon, dass Javakar den Dialect der Stadt Maskat ('Omānisch Mesked) schildert, der nach ausdrücklicher Angabe Reinhardt's von dem der Beny Charūz schon "wesentliche Abweichungen aufweist"; dann aber davon, dass er die Laute der gesprochenen Sprache lange nicht so genau wiedergiebt wie Reinhardt. Solche Genauigkeit ist ihm schon dadurch unmöglich, dass er nur arabische Schrift anwendet, wie er denn auch auf die Schriftsprache zu viel Rücksicht nimmt. Von dem wirklichen Vocalismus des Dialects bekommt man durch Javakar keine Vorstellung.

Wir müssen Reinhardt sehr dankbar sein, dass er sich scharf auf den einen Dialect beschränkt, für ihn aber ,in fünfjähriger schwerer Tropenarbeit' ein reiches und zuverlässiges Material gesammelt hat. Vorbereitet war er auf diese Arbeit u. a. dadurch, dass er sich früher in Aegypten mit dem dortigen Arabisch vertraut gemacht hatte. Zunächst hat er aber, wie schon der Titel andeutet, nicht für unsereinen geschrieben. Er wollte ein practisches Lehrbuch dieses arabischen Dialects zu Stande bringen, der für Deutschland wegen der leidigen ostafricanischen "Colonien" wichtig ist. Auf die Regeln hat er daher weniger Nachdruck gelegt als auf die Beispiele; das kann uns allerdings ganz recht sein. Er geht gern vom Deutschen aus, indem er sagt, das und das wird im 'Omāni so und so ausgedrückt. Er verhehlt sich nicht, dass die Anordnung und Fassung der Regeln manchmal zu wünschen übrig lässt. "Wie schwer es ist, in den feuchtheissen Tropen, wo der Mensch Morgens müder aufsteht als er Abends zuvor zu Bette gegangen ist, derartige geistige Frische verlangende philologische Arbeiten zu verrichten, kann man sich im gemüthlichen Studirzimmer, umgeben von wissenschaftlichem Hülfsmaterial aller Art, kaum vorstellen. Jetzt, nachdem ich von dort zurück bin, wundere ich mich selbst, warum ich dieses oder jenes nicht so und so gesagt oder nicht hier und da ein erläuterndes Wort zugefügt habe,

sagt er in der zu Cairo geschriebenen Vorrede. Dazu kommt, dass er durch eine schwere Krankheit zu dem Entschluss bewogen wurde, das Werk abzukürzen, es aber später, als schon ein grosser Theil gedruckt war, wieder ausdehnte. Es wäre für uns Stubengelehrten billig, die kleinen Mängel des Buches aufzudecken; statt dessen wollen wir lieber aus den reichen und zuverlässigen Mittheilungen, die wir seinem Fleisse verdanken, zu lernen suchen.

Ich werde nun im Folgenden ähnlich, wie ich es auf Grund von Stumme's prosaischen Texten für die Sprache von Tünis gethan habe, einige Züge des 'Omänischen Dialects besprechen. Natürlich kann hier aber von Vollständigkeit, strenger Systematik und Consequenz erst recht nicht die Rede sein.

Consonanten. ; und " haben den alten Werth. ; wird aber mehrfach zu ض ausser den von R. Seite 10 angeführten Fällen (darunter  $\chi ad = i$  mit allen Ableitungen) noch in dra = i 38,  $fa\chi ad$ ,Geschlecht' = ناخُذُا عند 335. 337 und in nōxdā 227 ناخُذُا (persisch). Auch ist das Flickwort dalhi 198 Anm. wohl = delhyn الحين, hoc tempore' 113. Bidāto = بذاته für sich selbst mit > für > ist ein gelehrtes Wort, das aus einem andern Dialect eingedrungen sein wird. j für j in šezz = شُذَّ entlaufen' 178. 403. Auffallend ist das ت in dem sehr beliebten  $h\bar{e}t=$  من حيث  $mh\bar{e}t=$  من حيث (zur Präposition geworden ,bei'), hētinn = حيث أن und noch weit mehr das ganz singuläre h in hintēn = بَنْتَيْن tritt vielfach die schon dem classischen Arabisch bekannte Verwandlung in ein; selten من still sein' 144. Zu; wird, صحت still sein' 144. Zu; soviel ich sehe, nur in einigen Fällen in der Nähe von r und g; so noch zegor 'Schöpfbrunnen' 269 zu سجر; umgekehrt seqa' 'krähen' d. i., dem mit Nachdruck zu sprein nāqoḍ, schlägt د chenden d des oberen Gaumens'. Für عن steht من aus' (vom Baume) 383 f. ناقدن; der Vocal bestätigt diesen Wandel, denn bei > hiesse es  $n\bar{a}qid$  mit i. —  $\epsilon$  ,ist trocken und vorne im Munde zu sprechen ähnlich unserm g in ,Geld', ,gieb'. Bei einigen Stämmen 'Omān's soll es mit einer kaum bemerkbaren Hinneigung zu dj gesprochen werden.

und gewiss aueh ن ist stark voealisch. Daher sehreibt R. zuweilen auw, aij, eij, wo man nur aw, aj, ej (resp. au, ai, ei) erwartete: so öfter ssauwāhil الشواجل, sauwāh أوافر "gleich ihm" 428, lauwādum شواط "die Mensehen", qauwi قوق "stark", haijātek und andre Formen von أيادى — Leben", eijādi أيادى — Hände" u. a. m. Umgekehrt titmajah تَشَمَّتُ "geht sehwankend" 315. Inlautend werden عن mit kurzen Vocalen leicht zu ū, ī, z. B. lugāh المواجد 371 (andre Beispiele unten).

Die Gutturale halten sieh natürlich in ihrer alten Kraft, nur fällt – vielfach weg, verschwindet و in manehen Formen von عطا arbiträr in manehen von بغى. In einzelnen Fällen wird – zu و.

Wir finden noch etliche sporadische Lautwechsel, ferner allerlei ganze und halbe Assimilationen; bei genauer lexicaliseher Durchforschung wird sich für dies alles wohl noch mehr ergeben. Vielleicht zeigen sieh dann auch noch einige stärkere Verstümmelungen, wie wir sie schon jetzt in folgenden Fällen sehen: 1. 9littär 'dreizehn', rbātār 'vierzehn' und so andre Formen der zweiten Decade 2. ka, ha aus على عند عند عند ونكم رونكم رونكم وزنك ، دونكم رونكم وزنك ، دونكم وزنك ، دونكم وزنك ، دونكم ، دونكم

§ 9 zählt R. Consonantenversetzungen auf. Doch ist dabei einiges zu beriehtigen. So sind mesfar und mersaf "Lippe" verschiedene Wörter; letzteres eigentlich "Werkzeug zum Schlürfen" مُرْشَف Ebenso rüfqa, eigentlich "Genossenschaft" und furqa "Abtheilung", raqje "Beschwörung" und qarje "Lesung" u. s. w.

Vocale. Die langen Vocale werden wenig verändert. Einzeln  $\bar{v}$  für  $\bar{u}$  und  $\bar{e}$  für  $\bar{a}$ , z. B.  $s\bar{e}'a$  neben  $s\bar{a}'a$  "Stunde, Uhr". Die

<sup>1</sup> R. hat, nachdem er anfangs hāl, was ja nahe liegt, als حال gefasst hatte, später gesehen, dass hier uberall حتّى ist. Auch die Fälle 1, 4-6 hat R. richtig beurtheilt.

 $<sup>^{2}</sup>$  Ibn Aubary, Addād 41, 4 = Ibn Doraid, Ištiqāq 281, 15.

Diphthonge werden zu  $\bar{o}$ ,  $\bar{e}$ ; aus  $\bar{e}$  wird oft weiter y z. B. 'alyk =  $2\bar{c}$ . Nur bei Verdopplung halten sich die Diphthonge z. B. qauwe stärkte', gdeijor, Wändchen'.

Auslautende lange Vocale werden verkürzt; für  $\bar{u}$  dann o, für  $\bar{a}$  je nach den Consonanten a oder e: ketbo = 1, kisa = 1,

Kurze Vocale fallen in grosser Menge weg. Das gilt von den meisten - in offner Silbe. Allerdings mag sich zum Theil ein ganz flüchtiger Vocalanstoss erhalten; so erklären sich vielleicht einige Inconsequenzen wie bůjūt, bijūt neben bjūt ,Häuser', lisān neben lsān "Zunge", gidāl "dicke", 9qāl schwere" (beide 71), jisemme 382, 2 neben häufigem jsemme يُسَجَّى u. s. w. So forāχa ,Blüthe' 57, kubār grosse' بيار 340, wo man frāza, kbār erwartete u. dgl. m. Beim Artikel erhält sieh der Vocal in rrigāl الرِّجال neben rgāl رجال, in lluṣūṣ neben lṣūṣ u. s. w. Anlautendes ¿ ist nie vocallos; es hat ö für 🚣. حُصَيْني Abend', 'öjūn ,Augen', hösēny, عِشاء Abend', 'öjūn ,Augen', "Fuchs", hömār "Esel" u. s. w. 🔟 bleibt meistens auch in offener Silbe; vgl. z. B. keteb کُتُبٌ ,schrieb' gegenüber smö' سُجِعُ (resp. کُتُبُ (resp. مُنْبَ werden, يُسَيَّروا grüssen' gegenüber jsaijáro, يُسَلِّموا werden, gebracht' 411. Aber auch hier zeigt sich einiges Schwanken z. B. in medāin ,Städte' neben mdāris ,Schulen', qatyl ,getödtet' neben  $\partial qyl$ , schwer'.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> R. hat nur selten eine solche Bezeichnung ganz kurzer Vocale.

Anlautendes أَشُورُ fallt mit folgendem kurzen Vocal gewöhnlich selbst dann weg, wenn die Silbe geschlossen ist. So swed المُسْرُدُ بَرِّهُ وَمَا اللهُ الل

Während das Altarabische und wohl auch die meisten neueren Dialeete die ganze Fülle der wirklich vorkommenden Nüaneen kurzer Voeale in drei Gruppen vertheilen, innerhalb derer die Variationen keinen verschiedenen Sinn ergeben, hat das 'Omani nur zwei solche Gruppen: einerseits die des Fatha (a, ä, e), andrerseits die des Kesra und Damma (u, ü, ö, o, i und wohl noch einige Schattierungen), welche sieh nicht nach Herkunft und Bedeutung, sondern nur nach den benachbarten Consonanten, besonders den silbenschliessenden, unterscheiden. T, 9, d, 6, s, š, z, n, l und bei Präfixen t, d, s bedingen i, die andern u oder dessen Varianten. Auch für diese Varianten hat R. genauere Regeln festgestellt; doch gelten sie lange nicht in dem Masse wie der Hauptsatz. So bedingen die Labiale u, aber auch ü kommt da viel vor z. B. jüksüb ,beraubt', jübsar ,sieht', jüfhaq ,hat den Schluchzer' (عِنْتُق عَا) 346. X, ب, q verlangen o, aber wir haben doch auch juxda' ,demüthigt sich' = يخضع, juxtuf ,geht vorüber' (öfter) u. s. w. Unterschiedslos stehen lluss und lloss der Räuber' 309 ff., horme und hörme , Weib' u. s. w. In letzterer Aussprache zeigt sich der Einfluss des h, das, wie auch ', eben den Vocal ö bewirkt, auch wo sonst ein anderer zu erwarten wäre: so z. B. r'öf ,hatte Nasenbluten' (neben d'uf ,war schwach'), hömm ,hatte Ficber' مُخَمَّة , ülm , Wissen عِلْم u. s. w. Von dem Hanptgesetz gibt es sehr wenig Ausnahmen. Für in kommt in anlautenden Silben oft un oder auch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Damit fällt eine Schwierigkeit weg, die den alten Grammatikern Schmerzen gemacht hat: von hmar ist der Elativ ahmar 61 u. s. w.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So im Houwāra-Dialect zotu Socia und Siemme 56, 23; vgl. 76, 1.

ناس vor: junqa' ,geht los' 292, jünqiz ,geht zu Ende' eb., jünksor, junkisro, münksor 173 منتكسروا ,پنتكسروا ,پنتكسروا 173 neben minkisrāt 173, tinredd ,sie wird zurückgewiesen' 186 u. s. w. Büldān 336 paen. ist ganz singulär für das sonstige bildān (z. B. ib., 2). Statt des regelrechten bilbil ,Nachtigal' 272 steht 54 bulbul. Auffallend sind mudde ,Zeitdauer' 42, χαboθ ,Schlagen', hāruθ ,Bauer' 72, bei denen allen man i erwartete. Aber das Hauptgesetz wird durch diese vereinzelten Fälle nicht erschüttert, Damma und Kesra haben keinen Unterschied für die Bedeutung. Wir haben also froh ,freute sich' غراص فرايض ,mišruk فرايض , mišruk فرايض , šārub statt فرايض , fērājod فرايض , mogbil umidbor فرايض , jidrob فرايض , stoqbād ,Quittung' ويقتل ومُذهِر لاستقباض , jidrob , بيضرب , stoqbād ,Quittung' ويقتل , killum فرايط Consonanten entscheiden hier, nicht die ursprüngliche Form.

Das 'Omāni vermeidet gern das Zusammentreffen von drei Consonanten, das durch Verlust eines kurzen Vocals in offener Silbe entstände; es setzt dann meist nach dem zweiten Consonanten einen Solche ,aufgesprengte' Formen sind hier noch häufiger als im Tunisischen Dialect. 1 Aber die so entstandene neue Silbe zieht den Accent auf sich,2 wenn er nicht noch weiter nach hinten liegen muss; in Folge dessen fällt der ursprüngliche Vocal weg. Die Farbe des eingeschobenen Vocals richtet sich nach den umgebenden Consonanten, zum Theil aber auch nach der Ableitung. So entstehen Formen wie tkitbo ,ihr schreibt', jmišjo ,gehn', ktübto ,seine Schrift', " mqubra ,Grabstätte", jhukjo, jhükjo, jhökjo ,erzählen" (يُتَعُكُوا = يَتَّعُكُوا = يَتَّعُكُوا عَلَيْهِ إِلَ resp. يَتَعُكُونَ — mderse ,Schule' (mit e wegen مِدْرَسه), tqabro ,werdet beerdigt' (mit a wegen joqbar), tqahmo ,geht herunter' (wegen joqham) u. s. w. Nach Analogic dann Formen wie jugtohdo ,sind beschäftigt" (nach jugthid; nicht direct aus ursprünglichem jiqtahidu), mö tizle "separata" nach mö'tzil u. s. w.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. diese Ztschr. viii, 255 f; ferner Stumme, Beduinenlieder, S. 18, Anm. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wie im Maltesischen; s. Stumme a. a. O.

Ein ursprüngliehes oder zur Erleichterung der Aussprache eingeschobenes – zieht auch sonst wohl den Ton auf sieh, so dass der vordere Vocal wegfällt: rgil "Fuss", tsö" "neun", sdor, sdör "Brust", gbin "Käse", lhoq "schloss sich an" ربيعق, und so in allen Verbalformen فعل فعل فعل.

Die vorstehenden Vocalveränderungen geben der Sprache ganz besonders ihr lautliches Gepräge. Dagegen tritt ganz zurück, was sonst noch von Vocalwechsel vorkommt. In einzelnen Fällen wird a zu i: min aus غنر, inno, innek aus أَذَى ,أَنَّكَ ,أَنَّكَ ,أَنَّكَ , jidd ,Ahne' 346 und besonders it für das at des Fcm. beim Nomen und Verbum. Tritt das i des Fcm. in offene Silbe, so fällt es weg. Hier und da wird a wegen eines benachbarten Consonanten zu o z. B. wost neben wast wohde neben wahde ,einc', qantorti ,meine Brücke' 24.¹ Vielleicht handelt es sich hier nur um die von R. §. 3, 2 besprochene Trübung des a nach o hin.

Durch bedeutsame Betonung wird in gewissen Fällen der Vocal verlängert. So 1. bei der Frage s. oben, S. 5 2. im Elativ mit Suffixen etwal: etwālhin "maxima carum", ek\$ārhum "die Meisten von ihnen" 66 3. im lauten Zuruf: jeswēd elwugh "o du Schandkerl", šrōb "trink" u. s. w. 1296).

<sup>1</sup> Aber qarbe Schlauch 70, 3 v. u. عَرْبُ zeigt nicht das Umgekehrte, sondern ist gewiss nur Druckfehler für das regelrechte qorbe; dafür spricht auch der Pl. qrab = قرن.

 $<sup>^2</sup>$  Also wie die axx schreiben Σομούν — μυτρ, Τοβούμ = εμιπο, Γεδούν = μυτρι α. s. w.

<sup>3</sup> Wie 500, 500 u. s. w.

In Folge des Lautwandels werden mehrere schwache Wurzeln umgebildet. أساس, Fundament' wird zu sās, pl. sysān, Verbum seijes, als wäre die Wurzel أساس. Aus أساس wird ese, beleidigte', fem. esjit wie von أسنى. أن أسنى bildet Dimin. ôneije. Andre Wurzel-umbildungen haben wir in fāš, wurde viel' aus أشار erklärt (Masc. wird ešer sein). Aus dem Impt. ذع ,lass' entwickelt sich das Verbum دعى B. ede'yk, ich lasse dich' u. s. w. So rtor, war betrogen' 311 wie von غتر aus أشار إغتر على المناس على المناس على المناس على المناس المن

Pronomina. Die merkwürdigste Erscheinung beim eigentlichen Pronomen ist, dass das Suffix der 2. sg. f. š statt ki lautet. Schon Praetorius hat hierauf aufmerksam gemacht und dazu das von Maltzan angegebne 'alêš = in Ḥaḍramaut ZDMG. 27, 250 und das ši, š des Amharischen herangezogen. Dass man in Ḥaḍramaut so spricht, bestätigt van den Berg, Hadhramout 249. Nach einer gütigen Mittheilung Ed. Glaser's an mich ist à auch in ganz Jemen Obj. und Possess.-Suffix der 2. sg. f.¹ Im Mahri zeigt sich dies i und zwar, wie im Amharischen, auch für das Subjectssuffix des Perfects (dessen Masc. da k, nicht t hat). Wir finden also diese Erscheinung im ganzen Süd- und Südostarabien wie im grössten Theil Abessiniens.² Es liegt sehr nahe, dies š aus ki durch Vermittlung einer Palatalisierung (z) zu erklären, aber das hat doch seine grossen Bcdenken. Das 'Omāni zeigt beim k höchstens Spuren von Mouillierung Jayakar 653; vielleicht deuten auch R.'s Worte, k sei

¹ Nach Wetzstein in ZDMG. 22, 166 legt Nešwān diese Eigenthümlichkeit auch den Bekr bei. Leider erfahren wir nicht, ob er die Bekr b. Wäil oder sonst einen Stamm dieses Namens meint. Uebrigens ist möglich, dass der letzte Gewährsmann an einen in oder in der Nähe von 'Omān wohnenden Zweig jenes grossen Stammes dachte; bei R. 420 kommen als 'Omānische Stämme neben Abkömmlingen von 'Ḥamyar' und Qaḥṭān auch ūlād Wā'il vor; das soll wohl Wā'il sein. Sind die Jhūl 339. 365 vielleicht die بنو زُهُل welche allerdings zu den Bekr b. Wāil gehörten?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aber Geez, Tigrē und Tigriña haben sie so wenig wie die uns sonst bekannten arabischen Dialecte. Im Sabäischen und Minäischen mag dies ش auch schon gewesen sein; jedenfalls setzt Номмец, Südarab. Chrest. §. 14 hiefür zu sicher ki an.

,etwas mehr vorn im Munde zu sprechen', auf dergleichen. Allein die Palatalisierung des k oder q ist zwar im Negd und in der syrischen Wüste, wo man grade dies š nicht kennt, sehr beliebt, fehlt aber im 'Omāni ganz, und erst recht die Verwandlung in einen Zischlaut. Ebenso wenig finden wir derartiges im Ḥaḍrami bei van den Berg, wie bei Snouck Hurgronje (in "Feestbundel voor de Goeje"). Im Amharischen wird aus ki regelmässig či, č, aber nie š. Somit ist es kaum erlaubt, diese, weiten Landstrichen gemeinsame, also gewiss recht alte, Erscheinung aus einer hier nirgends nachweisbaren lautlichen Veränderung zu erklären. Aber eine andere Lösung dieses Räthsels weiss ich allerdings nicht.

Ueber die sonstigen Pronomina liesse sich noch manches sagen; wir wollen aber nur  $b\bar{u}$  betrachten. Dies Wörtchen wird fast ganz wie das alte لي الَّذي u. s. w.), das moderne لي الَّذي gebraucht, das unserm Dialect verloren gegangen ist. Vgl. rräggāl bū fil rurfe ,der Mann, welcher im Zimmer ist'; lhörme bū ma'ak ,die Frau, die bei dir ist'; lyatt bū ktebto ,der Brief, den ich geschrieben habe'; logtūt bū ketebnāhin ,die Briefe, die wir geschrieben haben'; lbint bū rüdd äyühe ,das Mädchen, dessen Bruder zurück gekehrt ist'; nnās bū jilne (W) ma'hum ešrāl ,die Leute, mit denen wir Geschäfte haben'; bū mā m'endo māl, mā ilo ḥaḍḍ wer kein Vermögen besitzt, hat kein Ansehen' (alle Beispiele S. 35) u. s. w. Es steht fast nur beim determinierten Nomen oder an dessen Stelle. Ausnahmen wie in  $w\bar{a}hi$  (elec.)  $b\bar{u}$   $j\ddot{v}$  raf ,einer der versteht 419 (wo wenigstens eine schwache Determination); dikkān bū qurbo, einen Laden in seiner Nähe' 342 (wo es vielleicht ddikkan den Laden' heissen sollte); śei bū mā trūm tgure'o ,etwas, das du nicht herunter schlucken kannst' 285. R. setzt dies بو mit Recht أبو Aus dem Gebrauch der Kunja hat sich bekanntlich, im elassischen Arabisch noch spärlich vertreten, die Anwendung von ابو init einem Genitiv entwickelt, ,der mit . . . . . . Das ist nun in صاحب

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So ward mein sel Freund Di'michen in Aegypten wegen seines prächtigen Bartes abn ddagn 'der mit dem Bart' genannt.

unserm Dialect so weit ausgedehnt, dass  $b\bar{u}$  heisst: ,Inhaber von . . . . , ,wovon folgendes gilt: also  $l\chi att$   $b\bar{u}$  ktebto ,der Brief, Inhaber von (von dem folgendes gilt): ,ich habe ihn geschrieben. . . . .

Substantiv und Adjectiv. Die Pluralbildung entspricht noch fast ganz der der alten Sprache. Die Endungen āt und yn bleiben streng in den alten Gränzen. Beim Pl. fractus fallen durch die Lautveränderungen theilweise verschiedene Formen zusammen z. B. أفعال als fāl. Ob hörṣa 'Geizige', pl. von haryṣ² = فعال oder (oder vielmehr حَرْمَتُ (oder vielmehr حَرْمَتُ (daraus zunächst [a]rinjā), wie 'ösje 'Stöcke' = أغنينه sein wird. Die Pluralform أغنينه hat sich etwas ausgedehnt: gryr 'Krüge', qbyb 'Kuppeln' und andre von med. gem. Zum Singular ist geworden niswe 'Frau' (نَسُوة), dessen Plural niswān. Pluralis pluralis balādyn zunächst aus bildān von beled, wie bei Jayakar 659 لياحين بيارين "Mäuse' aus فيران von فيران von فيران von فيران von فيران von ليحان von ليحان von ليحان von ليحان von ليحان von Loch manche interessante Einzelerscheinung aus der Pluralbildung liesse sich anführen. — Auch der Dual ist beim Nomen in weitem Umfange erhalten.

Wir finden noch allerlei Reste vom Tanwyn. Natürlich müssen wir absehen von Redensarten wie hubban wkerāmen 295,3 selāmin 'alykum, medelen, die, mögen sie auch noch so verbreitet sein, doch aus der Litteratursprache stammen. Anders steht es aber mit nāsin duqa, vertrauenswerthe Leute' 58, dem überaus häufigen killin jeder', šeiin qalyl ,etwas weniger' 81, kill šeiin jedes' 81 und öfter šeiin, 'arbin d'āf, gemeine Männer' ('Araber') 80, 'arbin qille 'wenig Männer' 381, buughin 'abūs 'mit finsterm Gesicht' 342 u. a. m. Es handelt sich da fast stets um kurze und mit dem Folgenden eng verbundene

י Ich muss gestehen, dass ich, seit ich dies האם habe kennen lernen, der Erklärung des hebräischen אָשָׁה als eines Substantivs nicht mehr abgeneigt bin. Ich würde der Deutung "Ort von" (= יִיץ) ohne Weiteres beitreten, wenn nicht הובל אותר bloss "Spur" hiesse; nur im Aramäischen heisst יִיץ בְּאַתְּר, Ort", und auch da zeigt sich in בְּאַרְרָ noch die ursprüngliche Bedeutung.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ham. 528, v. 5; Pl. جراص Amrlq., Moall. 24.

 $<sup>^3</sup>$  Die höflichen Redensarten S. 294 f. gehören zum grossen Theile der höheren Sprache an.

Wörter. Auch in kemmyn, einige' steckt vielleicht ein Tanwyn; es könnte, wie das alte اُق = كَاتِّى بِيَّاتِينَ بِيَّاتِينَ اللهِ غَلَمَ اللهُ خَامَةَ أَنْ اللهُ أَنِّينَ +  $\acute{s}$  ist, aus  $kem\bar{a}$  (das im 'Omāni das blosse ka ersetzt) und aijin entstanden sein. Schwierigkeit macht nur die Verdopplung des m.

Kaum zu verkennen ist auch das Tanwyn in Fällen wie moktāgilli ,ist mir nöthig' مُخْتَاجُ لِي ,nāqḍāt illo ,sind ihm gewachsen' انقداتُ لة (s. oben S. 3, 6 v. n.), meśʿūlübbhe ,sie ist angezündet worden' ib. مشعول بّها, bū maḍrūbubbo ,womit geschossen ist' ib. بَمْ بَرُوبٌ بَّه , kātbúbbo ,schreibt damit' = کاتبُ بّه , dārbātübbo = u. s. w. Vgl. dicselben Assimilationen des n in rayjéllo ,liessen ihm' 233 aus  $ra\chi jen$  (= classischem  $ra\chi aina$ ) +  $\omega$ ,  $d\bar{a}rbybbo$ aus ماربين به 140,  $jd\bar{u}rabbo$  aus  $jd\bar{u}ran$  (= يَدُرُنُ bo 205 u. s. w. Noch häufiger sind die ähnlich lautenden, jedoch nicht wohl durch ein Tanwyn zu erklärenden Formen des Particips mit angehängtem Objectsuffix wie darbinno ,schlägt ihn', darbinnek, darbinni, pl. darbynno, fem. dārbātinno u. s. w., aber Fem. sg. dārbitno, dārbitnek u. s. w. (mištāqitnek ,nach dir verlangend' 304, wie auch sādkitli ,massiert mich' 141). So auch die ganz wie die Participia gebrauchten Verbaladjective nisjāninno ,vergisst ihn' 224; fem. 'ölmānitbo ,sie kennt es' u. s. w. Ganz so finden wir in Wetzstein's Beduinenerzählung ين ,sah ihn' und داغُلتُه ,beschlich ihn'; vgl. راغُلتُه ,beschlich ihn'; vgl. eb. 192, wo auch im Fem. die Verdopplung فاعِلْتَنَّه neben فاعِلْتَنَّه Es geht kaum an, in diesen Formen mit Wetzsteix فاعِلُ ایّاه u.s. w. zu finden; im Omānī wird wenigstens ijā höchstens zu jā verkürzt. aber würde in unserm Dialect immer nur darbillo ergeben, ضاربُ له abgesehen davon, dass in ihm, so viel ich bemerke, nie J zur Bezeichnung des directen Objects dient. Es bleibt wohl nichts übrig als eine weit ausgedehnte Analogiebildung anzunehmen, die von ausgeht. Man bedenke, dass die erste Person in der Sprache أضارِبُنِي des Lebens eine ganz andre Rolle spielt als in der Litteratur.

<sup>1</sup> الموافيني und الموافيني Howell 2, 704; قاليني Muwaššā 112, 20 (angeblich von Zuhair); حامِلني Kāmil 205. Wie الأمرونه 18, 33. Vgl. die verdächtigen سخت في und الآمرونه في 6b. 206 (alle drei aus dem Kāmil wiederholt Chizānat al adab 2, 185).

Secundare Verdopplung hat der Dialect auch in Fällen wie mesmūhilibbo, ist mir geschenkt' مسموحٌ لّى به 158, qālitlóbbo, es ihm sagte'
313, tekkeltnébbo, hast uns damit betraut' 310. Analogiebildungen sind hier jedenfalls wirksam.¹

Von den Zahlwörtern hebe ich nur die nach Analogie von χamse u. s. w. gebildete Nebenform *Inēne*, Inyne ,zwei' (masc.) mit angehängtem e hervor.<sup>2</sup>

Partikeln. Wie in allen oder den meisten Dialecten treten auch im Omāni Objectsuffixe mit Subjectbedeutung oder zur Verstärkung des Subjects an allerlei Adverbien: hēnek ,wo du?', tauni , jetzt ich', hynek , jetzt du', ba'adni ,ich noch', ba'ado ,er noch', 'ölāmek ,warum du?' u. s. w. Aehnlich ilāni bfaras gāje ,da kam mir mit إذا انا بفرس جائية plötzlich ein Pferd' 93 (classisch wäre cs selbständigem Pronomen); ilāk bil 'arab gājyn ,da kamen dir plötzlich die Araber u. s. w. Neben ilāh blöķsēni ,da kam ihm plötzlich der Fuchs' 299 auch ilāno bishāb ,da kam ihm plötzlich eine Wolke' 383 mit no wie beim Participium (s. oben S. 12). So erscheint bald yla, bald yδa wesentlich in der Bedeutung des conditionalen i, und man kann sich kaum der Annahme entziehn, dass dies y mit seinen Nebenformen, das fast in allen bekannten Dialecten von Oman bis Südwest-Marokko erscheint,3 aus 151 entstanden ist, so völlig fremd meines Wissens der Uebergang von ; oder auch , in J sonst dem Arabischen ist. - is scheint gänzlich verschwunden zu sein, wenn es nicht etwa in dem seltsamen 'awēn, awēn, auwēn, ewēn steckt, das "wirklich, es bedeutet ungefähr: أُوْانَ ein könnte; es bedeutet ungefähr: "wirklich,

¹ An etwas wie das nordsemitische nun epentheticum mag ich hier nicht glauben trotz des von R. 273 angeführten Baghdädischen abūnu "sein Vater", qata-lūnu "sie tödteten ihn", 'alēnu "auf ihm", bynu "durch es", in welchen wohl eine Form wie das hīnu "er" der Mosuler Gegend steckt; vgl. dazu linu lénu "ihm", bīnu, in ihm" bei Socin in ZDMG. 36, 11, 8; 17, 11 und in "Die aramäischen Dialecte" 136, 15. In den beiden ersten Fällen ist das Suffix hū noch durch hīnu verstärkt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aus Versehen steht S. 82 3nēn, 3nyn als Fem., hintēn als Masc.

 $<sup>^3</sup>$  Ich kenne es bei den syrischen Beduinen, in Ḥaḍramaut, in Mekka, in Tūnis und in Marokko.

wic man crzählt'.¹ Stärker als das alte اِنَ ist ṣāni, ṣāk u. s. w. ,ecco mi, ecco tiʻ u. s. w.; ich weiss es nicht zu deuten. — أَنَ ist als inn mit Suffixen (inno u. s. w.) noch ganz lebendig. So keenno, kenno ,als obʻ und oft etwa in der Bedeutung: ,so geschah's'. أَنُ steckt noch in ilēn, ilyn — إلى أَنُ ,oft aber ganz wie einfaches الى أَنُ (resp. ) als Präposition gebraucht,² sowie in 'asān ,ob etwa', ,damit' — ) als Präposition gebraucht,² sowie in 'asān ,ob etwa', sami kommt auch vor; ebenso 'all ('allo عَشَى أَنَ 313, 'allhe عَشَى 101) und n'all = العَقَ (auch wohl nur mit Suffixen).

Als Negation ist  $l\bar{a}$  ziemlich selten geworden,  $m\bar{a}$  ist häufiger; am häufigsten steht aber bei der Verneinung ein angehängtes  $\check{s}y$ ,  $\check{s}i$ ,  $\check{s}$ ,  $\check{d}$ . i. imit Weglassung der eigentlichen Negation z. B. nwebbed $\check{s}i$  Nāṣor hāðe ,wir kennen diesen Naṣor (ناصر) nicht 357;  $\check{s}\check{s}g\bar{a}r$  bā hāḥād $\check{s}i$  ,die Bäume, die niemandem gehören 334;  $\check{s}erwe$  dilxangar  $\check{s}y\check{s}i$  ,diesem Dolch ist nichts gleich (شَرُوعَ); lhoqny $\check{s}i$   $\check{s}ei$  minno ,mir ist nichts davon gekommen 348;  $\check{s}y\check{s}y$  rer hāde ,sonst nichts? 357. Die drei letzten Beispiele zeigen uns neben dem negativen in noch je ein andres. Auch prohibitiv  $tluksu\check{s}i$  ,fass es nicht an 153 (ohne Suffix  $lki\check{s}$ ),  $torkod\check{s}i$  ,lauf nicht eb. Sonst dient  $l\bar{a}$  zum Verbot, schwerlich aber  $m\bar{a}$ . — Die eigentliche Negation wird auch weggelassen bei  $lle = \check{y}_l$ , wenn es, wie sehr oft, ,nur, bloss heisst. Ferner in  $m\bar{a}$   $z\bar{a}l = m\bar{a}$  dām 122 f. ,so lange anhält, wo ,so lange aufhört steht für ,so lange nicht aufhört, z. B.  $m\bar{a}$   $z\bar{a}l$   $sij\bar{u}l$   $tin\chi tufsi$   $ddr\bar{u}b$  ,so lange

 $<sup>^{1}</sup>$  Feinno 394, 5 und gar feinneho 410 nr. 144 = فأنَّه, denn er, ist gewiss nicht volksthümlich.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So in Mekka ilen, s. Snouck Hurgronje, Mekkanische Sprichwörter 93.

نعث wird unter den maucherlei Nebenformen bei Ibn Anbārī, Inṣāf, cod. Leid. 77; Chizāna 4, 369 nicht mit aufgeführt. Uebrigens sind diese Formen schwerlich alle richtig.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Dazu kommt dann noch seiin mit Tanwyn (oben S. 11).

<sup>5</sup> So im Maghrebinischen das blosse rīr (غير) "nur' Stumme, Beduinenlieder 65 v. 134, 77 v. 283, 123, 874; vgl. Stumme's Glossar s. v. كان . Auch mit dem selt-samen عال in den Houwāra-Texten scheiut es sich ähnlich zu verhalten. Parallelen hiezu in verschiedenen Sprachen.

die Regen anhalten, sind die Wege ungangbar' 123; mā zāl 'ārúfši, so lange er noch nicht weiss' 211.

Merkwürdig ist das als allgemeines Fragewort enclitisch angehängte hi, nach Consonanten i z. B. hāléki hāde lbēt, ist das Haus dein? gubtúhi luktāb, habt ihr das Buch gebracht? 34. Verwandt mit dem äthiopischen 1.?

Die meisten alten Präpositionen sind noch in Gebrauch. J (1) kommt allein nur noch mit Pronominalsuffixen und zwar fast ausschliesslich enclitisch vor. An seine Stelle tritt ha, ha (حتى), mit Suffixen إِمَّا (حتّى ل z. B. إِمَّا ,mihi' u. s. w. (nicht enclitisch). Auch الى ile, meist mit Suffixen (il, jil), tritt in ziemlichem Umfange für ال ein. — "Mit" ist wijā (mit Suffixen) يان und bijā (ebenso) = ين + س. Ma' hat die Bedeutung von عند übernommen; es steht sogar in der Bedeutung ,hin zu' = oder vielmehr = dem nachclassischen الى عند. Es bezeichnet auch, ebenso wie الى عند, den Schuldner, während il, hal den Gläubiger angiebt: dak lhindi ilo ma'i (oder 'alyj hālo) myt rijāl jenem Inder schulde ich 100 Dollar' 93.2 'end ist aber auch noch vorhanden; beliebt ist m'end, m'änd عند mit der auch sonst vorkommenden Verkürzung des مند und völligem Verlust seiner eigentlichen Bedeutung; vgl. minen oft ,wo' und selbst ,wohin' (366, 2) und manches andre in dieser wie in andern semitischen und nichtsemitischen Sprachen. 'end und m'end wohl nur mit Suffixen.

'an ist noch sehr häufig; es steht sogar wie min bei der Comparation: axjar 'an hāde ,besser als dieses' 65; ek�ar 'annek ,mehr als du'; zid 'annyne jibordak ,mehr als mich (غنّى أنّا) hasst er dich' 106.

Allerdings sind dem 'Omāni einige wichtige alte Partikeln mehr oder weniger verloren gegangen: über قائد s. oben S. 13; كَيْفُ hat

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Alte Formeln wie *lḥamd lillāh* begründen keinen Einwand,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das nabatäische or für den Schuldner hätte mir nicht auffallen sollen (Euting, Nab. Inschr. S. 31), da or so schon im Hebräischen vorkommt 2 Sam. 21, 4. so Tab. 1, 1802, 9 عند or Tab. 1, 1802, 9 عند Selbst Sūra 2, 245 kann man schon hierher ziehen.

³ Fast alle modernen Formen dieser Worte gehn auf عُنْدُ zurück.

R. nur in einigen festen Formeln wie kēf hālek كَيْفُ حَالَىٰ 294; kēf ehwālkum 349, aber bei Jayakar 815 finden wir auch كيف شيفته (wäre kēf šīfto), what is his appearance like'. ايْشى fehlt bei R. ganz, kommt aber bei Jayakar als ويشى vor 651. 855; von يَتْشى, warum' giebt dieser jedoch selbst an, dass es in der Schriftsprache üblich sei. Auf alle Fälle kann man aber wohl sagen, dass unser Dialect durch Bewahrung des Alten und passende Neubildung auf diesem ganzen Gebiete mindestens ebenso viel leistet als die elassische Sprache.

Verbum. Die Präfixe des Imperfects haben statt a alle den Vocal i gehabt, ausgenommen die erste Sg., welche a hatte; nur tera mit Suffix, wenn es die Bedeutung von الم hat, und einige Formen von primae عند stehn für sieh. Das i wird dann nach den oben S. 6 f. gegebnen Lautregeln behandelt. Beim i. Stamm ist natürlieh zwischen ursprünglichem يفعل und يفعل nicht mehr zu unterscheiden, da die jetzige Vocalisierung von den umgebenden Consonanten abhängt, ohne Rücksicht auf den ursprünglichen Voeal. So haben wir von ursprünglichem يفعل juxrug geht aus', jobiod, hasst', jitruk, lässt', jürguf, zittert', jismit, ist still' (يصنت), jidxil, tritt ein',

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Genau so ist es in Aegypten (Sрітта 202; Vollers 28); auch da ist ترى ausgenommen. So ferner, so viel ich sehn kann, im Hadramaut, in Mekka, bei Mosul und Mardîn, während in Syrien auch die 1. sg. i zu haben scheint. Dieser Vocal liegt auch den maghrebinischen Formen zu Grunde, ausser wo ein anlautender Guttural a, e bewirkt. Wie es da mit der 1 sg. gestanden hat, lässt sich nicht sagen, weil dafür die Neubildung mit n eingetreten ist. Nach Sibawaih 2, 275 ff., dem die andern Grammatiker folgen, sprachen die meisten Araber hier i statt a, wenn die zweite Silbe a hatte (تَقْعُل, aber تَقْعُل), jedoch nur يُ nie ي; nach Rædiger in ZDMG. 14, 488 hatten aber die Kelb auch 2. Die Angaben Sibawaih's sind jedenfalls unvollständig. Die dialectischen Beobachtungen der Grammatiker reichen nicht weit, und was sie für nicht فصيع halten, lassen sie gewöhnlich weg. Die Sonderstellung der 1. sg. ist jedenfälls zu beachten. Es ist verkehrt, zu meinen, das a unserer "higazisch" punctierten arabischen Texte habe hier (abgesehen vom u der Passiva und des n, m, w. Stammes) im Ursemitischen allein geherrscht. Dagegen sprechen nicht bloss die hebräischen und aramäischen Formen, sondern viel stärker die der andern arabischen und der abessinischen Dialecte. Wie hier aber i und aeinst vertheilt waren, ist schwerlich mehr auszumachen, da verschiedene Ausgleichungen stattgefunden haben müssen.

von يَغُون بينَ jidrub ,schlägt', jorlüb ,siegt', juglis, sitzt', jugmiz ,springt' u. s. w. Ob joxrot ,pflückt ab' يَخُوط oder يَخُوط ,jöḥṣid ,beneidet' يَخُسُد oder يَخُسُد , ist nicht zu entscheiden u. s. w. Fest hält sich aber das — der zweiten Silbe; es steht in allen intransitiven Formen يَخُفُ und ferner bei allen sec. und tert. Gutt.: 1. jišrab ,trinkt', joqrab ,kommt nahe', jislem ,bleibt intact', jilbes ,kleidet sich' 2. a) joqhar ,ergreift', jiš'ar ,singt', jis'el ,fragt' b) jorta' ,bleibt da', jürzah ,hebt auf', jüfsax ,zieht aus' u. s. w. Mit diesen Formen müssen die des Passivs ganz zusammenfallen: juqbar ,wird begraben', jidrab ,wird geschlagen, juqtel ,wird getödtet', jidfen ,wird begraben' u. s. w. Jiðbaḥ, jö'raf sind activ — يَعُرُف ,يُذُبُ ,passiv — يَعُرُف ,يُذُبُ

Aber 1. Pers. ektub (juktub), eqḥam ,falle' (joqḥam), eqbor (joq-bor), selbst augid ,finde' (jūgid) und so eqtel ,werde getödtet', eqbar, werde begraben'.

Im Perfect fallen nicht bloss فعل und فعل (resp. وفعل), sondern auch das Passiv فعل nach den Lautgesetzen gänzlich zusammen. Intr.: rhub ,fürchtete sich رُهِبَ ,shor ,wachte ,wachte

Das Passiv unterscheidet sich in i vom Intransitiv nur durch den völligen Mangel des Imperativs und durch das Particip مُغُعُول maxnūq ,crdrosselt' u. s. w. So bei tert. و): intr. lqi ,traf zusammen', pl. loqjo, Impf. jilqa; pass. gli ,ward aufgedeckt', giljo, jugle u. s. w. Aber bei med. gem. ist im Perf. das Passiv von den Intransitiven unterschieden: ridd ,ward zurückgebracht' = أَرُ (Impf. jredd, part. merdūd), hömm ,hatte Fieber' مُعُمُّ jhamm (das Part. wird mahmūm sein) gegenüber šezz ,entlief', jšezz, hass ,merkte' jhass.²

<sup>1</sup> Vgl. SPITTA 223; Vollers 57.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Im Perf. ist kein Unterschied mehr zwischen Formen wie خسست und پُرُدُتُ; wir haben da *ḥassēt* wie *reddēt*.

Ebenso bei hohlen Wurzeln: qyl, wurde gesagt',  $jq\bar{a}l$ , by', wurde verkauft',  $jb\bar{a}$ ' gegenüber  $\chi\bar{a}f$ , fürchtete'  $j\chi\bar{a}f$ ,  $b\bar{a}t$ , übernachtete'  $jb\bar{a}t$ .

Im Ganzen entsprechen die فَعَل und فَعَل des Dialects den classischen; doch giebt es allerlei Abweichungen, wie es ja hier auch in der alten Sprache nicht an Schwankungen fehlt. So sagt man 'öruf, jö'raf (das wäre يَعْرِف عَرْف statt يُعْرِف ,عَرِف (etwa nach Analogie von 'ölum مَلْف) und umgekehrt telef, jitlüf statt عَلِف ,zu Grunde gehn', hafad, jöhfod für خَفِط ,bewahren'. Neben raleb, jorlüb جَفْلَب ,siegen' steht rlub (غَلِب).

Das Passiv ist in 1 (und so in 11) noch in vollem Gebrauch. Da es aber lautlich so viel mit dem Aetiv zusammenfällt, so ist es natürlich, dass auch im 'Omāni vii und andre reflexive Verbalstämme vielfach für das Passiv eintreten. Stamm iv, der zum grossen Theile von 1 nicht mehr zu unterscheiden wäre, ist auch in diesem Dialect so gut wie ausgestorben. Bei Wurzeln med. 5 macht er sieh noch hier und da durch das y des Impf. bemerklich z. B.  $r\bar{a}h$ , jryh, befreien'. Ausserdem finden wir noch einige als Substantiva oder Adieetiva gebrauchte Participia und Infinitive von IV.

Unser Dialect hat, so viel ich sehe, mehr Mischungen verschiedener Verbalstämme als ein anderer. Ich finde vn + v: štauwef, Impf. jistauwef, ansehn' 213. 423. — vn + vn: jintqārben oder jintqērben ,man nähert sich ihnen (fem.)' 392, jintqēbel ,wird erklärt' eb. u. a. m. Hierher wohl auch jintākel ,wird gegessen', jintēxad ,wird genommen', jintātābhin ,man kommt mit ihnen (fem.)'. So wird auch untāuil ,und es verlangerte sich' 390 für unttāwel stehn.2 — vn + vn: nteweged ,ward gefunden' 251, jintxaray ,lässt sich ausführen' 252, jintraqa' ,lässt sich flicken' eb., jintkil ,wird gegessen' 192, jinstyf ,wird geschen' (häufig). — vnı und m: ntāwelhe ,nahm sie sich' 394. — x + vn: estqāda ,ich muss Rache nehmen' 233.

Leider darf ich nicht noch weiter auf die Verbalformen eingehen, um nicht gar zu ansführlich zu werden. Ich bemerke nur

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. diese Zeitschrift vm, 260.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das i der letzten Silbe ist sehr auffallend.

noch, dass die Verba tertiae و ganz in die Bildung der tertiae و übergehn und dass bei diesen viele Formen nach Analogie der starken Wurzeln das و zum Consonanten machen: loqjo ,begegneten wie sohro ,wachten, tmisji ,du (fem.) gehst wie tkitbi ,du schreibst u. s. w. und dass sie eigenthümliche Passivparticipia bilden: meglāi, f. meglāje, wie mzennāi ,geschimpft (مُؤَذِّي) u. s. w. 1 steht hier unter dem Einflusse von 11.

Der Gebraueh der beiden Tempora ist im Wesentlichen der alte. Vor das Imperfect tritt sehr oft ha, ha, he (aus عند).¹ Es sollte wohl eigentlich auf die reine Zukunft gehn, steht aber auch gern für das dauernde Präsens z. B. bei Schilderung von Sitten und selbst vom Pflegen in der Vergangenheit, s. 386 f.

Sehr oft finden wir, wo wir das Impf. oder Perf. erwarteten, das Participium oder ein entsprechendes Verbaladjectiv (wie nisjān ,vergessend'). Dabci kann, wenn der Zusammenhang es einigermaassen deutlich macht, ein Ausdruck des Subjects fehlen, selbst wenn das die erste oder zweite Person ist: 'a hēn qāşid ,wohin willst du gehn?' 311; jom wahde 2 qāṣid hāðik lhāl ,eines Tages ging ich auf jenes Geschäft aus' 304; bāri ešrab "ich will trinken" 353; (wir fragten, wo ist der Weg nach dem Orte so und so) ujqullne hyje ddarb bu xatfynhe ,das ist der Weg, auf dem ihr geht' 364; bētne mhēto tawi mgābil lbāb wel bēt mustagʻadynna ma' wāḥi smó flān ,neben unserm Haus ist ein Brunnen gegenüber dem Thor, und wir haben das Haus von einem Namens NN gemiethet' 343; bū dāxlyn minno qabil durch das sie vorher gekommen waren' 317; rreggāl bū mqabbdinno ijāhe ,der Mann, dem er sie übergeben hatte' 310; ene ems msarroh ich habe gestern freigelassen'; jom mil yjam galis ,eines Tages sass er' 331; exûh qātlinno ,er hat sehon seinen Bruder getödtet' 323; lākin fāll anhum aber er entfloh (ἔσυγε, nicht ἔσευγε) ihnen 319; ene hölmān fillēl ,ieh habe in der (vergangenen) Nacht geträumt' 389; ene nisjāninnet ,hätte ich dich vergessen?" 309 u. s. w. u. s. w. Dieser

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. marokkanisch المحتى نتشاور, da muss ich mir's erst überlegen' Socin und Stumme 58, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jom ist gewöhnlich fem.

Gebrauch des Particips findet sich allerdings auch in andern Dialecten,¹ aber kaum in dem Umfange. Ich kann mir diese Erscheinung nur aus der von Alters her und auch jetzt noch häufigen Anwendung des Particips im Hāl erklären (z. B. mhū tbaijo hene gālsyn 'was wollt ihr, dass ihr hier sitzt?¹ 342; χaṭafne nāwijyn bjūtne 'porreximus appetentes domos nostras¹ 345). Es ging da natürlich oft auf die Vergangenheit und wurde nun auch ohne Unterschied für sie verwendet, als es selbständig geworden war.² Die Klarheit des Ausdrucks muss dadurch zuweilen leiden. Ist der Ausdruck der Tempora überhaupt nicht die starke Seite der semitischen Sprachen, so erkennen wir hier noch einen Rückschritt.

Wir haben soeben und auch schon vorher die Syntax berührt. Obgleich die Syntax des Dialects im Ganzen und Grossen mit der alten übereinstimmt, so könnte ich doch noch manches interessante aus diesem Gebiete hervorheben. Ich beschränke mich aber auf wenige Bemerkungen.

Die Congruenz von Zahl und Geschlecht wird auch beim voranstehenden Verbum gewahrt. Die Plurales fracti von Sachwörtern werden überwiegend als Fem. pl. construiert, seltener als Fem. sg., nie als Msc. pl.

Ganz altarabisch sind noch Constructionen wie 'agūz kebyrit sinn jābis moxxha ,cinc Frau alt an Jahren, mit dürrem Gehirn' (يابِسُ مُخَّهَا) 346; hyje mḥarreg 'alyhe ,ihr ist es verboten worden'; šāf lhörme mṣalleb 'alyhe ,er sah das Weib fest angebunden' 391; halmoḥkaillo ,dem, welchem erzählt wird' 333, wie المُحَكِّمُي له Auffallend ist dagegen النّاها beim Passivausdruck in bū megjūbilnejāhe ,die man uns gebracht hat' 216.

Der vn. Verbalstamm kann, wenn er passiven Sinn hat, wie das alte Passiv unpersönlich gebraucht werden: junktubbūśi 'damit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Spitta 356 f. Bei Socia und Stimme fēn rādi "wohin willst du?" 62, 17; lksāri lī-lābsa "die Kleider, die du (fem.) angezogen hast" 38, 16, vgl. l. 22.

 $<sup>^{2}</sup>$  So ist im Tigriña das Gernudium selbstandig und zu einem wirklichen Perfect geworden.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dies yalleh "(einen Strick) fest anzichen" gehört zu صُلَب u. s. w., s. Jaya-Kar 833; nicht etwa zu مُلِب عُنَا مُلِياً.

lässt sich nicht schreiben 174; jinsär fil bahr "man reist zur See" 218. Aehnlich die Mischformen mit vu: mä jintšerak bhin "man hat sie nicht gemeinsam" 252.

Wie im Altarabischen حين und andre Substantiva im St. cstr. vor ganzen Sätzen stehn, so hier sē it und besonders das beliebte jōm 'zur Zeit, da, als' (ar. إذ ¸حين , nicht 'am Tage, da'); ferner liegel 'weil', rēr 'ohne dass' (beide ohne أن oder etwas ihm entsprechendes). So qabil 'ehe, bevor', min 'seitdem' (z. B. min bdēt 'seit du angefangen hast' 225; min yarag 'seit er ausgegangen ist' 238). Häufig wird so مُن davon weg, dass' in der Bedeutung 'damit nicht', 'ohne dass' gebraucht. In 'alēs ḥaqq 'ohne Recht' على ليس حق wohl als eine Art zusammengesetztes Nomen empfunden, nicht als ein Satz.

Der Wortschatz des Omani scheint sehr reich zu sein. Wir treffen da viel altes, zum Theil recht seltnes Sprachgut. So ist z. B. das als jemenisch bezeichnete "... "Datteln" hier ein gewöhnliches wort (söḥḥ); ebenso finden wir hier das "jemenische" عَفْدُ "springen" als 'affed. Nicht wenige in den Wörterbüchern gar nicht oder ungenügend belegte Wörter oder Bedeutungen werden durch unsern Dialect gesichert. Andrerseits haben in ihm auch viele sonst bekannte Wörter eigenthümliche Bedeutungen. So z. B. wāḥa (واحي) ,erreichen, erwischen', das zu وحى, eilen' und also (nach der sehr plausibeln Ansicht Sgm. Fraenkel's) zu שוֹת und aram. אוֹת gehören wird. Xallef ,condolieren' 289 ist eigentlich ,einen Ersatz wünschen' (vgl. den . u. s. w.). وم eigentlich ,sich erheben', heisst hier ,können'. sammeln' bedeutet ,kehren' (gummā'a ,Kehricht'), ganz wie aram. aufgcnommen) u. s. w. Und viele كنس درتا Wörter des Dialects sind uns sonst unbekannt. Aber auch auf diesem entlegenen Gebiet findet sich wieder eine Anzahl von Wortbedeutungen, die dem classischen Arabisch fremd und doch allen oder sehr vielen 'arbciten, خدم ,'schen, شوف schen. So , شوف arbciten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ob nicht das, was über die s. g. عَنْعَنْدُ der Tamīm berichtet wird (Mufaṣṣal 139, 149), auf einem Missverständniss dieses Gebrauchs beruht?

(aber auch 'dienen'), zēn und śēn 'schön' und 'hässlich'.¹ Ueberhaupt ist es merkwürdig, in wie vielen Stücken auch dieser Dialect in der Entwicklung mit den andern Schritt gehalten hat, selbst mit den um ungefähr 70 Längegrade entfernten Marokkanischen; freilich haben die das echt arabische Gepräge lange nicht so bewahrt, wie er.

Der rein arabische Character des 'Omāni wird durchaus nicht beeinträchtigt durch die immerhin nicht ganz kleine Zahl von Fremdwörtern. Schon Jayakar und R. haben eine Anzahl von 'Omanischen Wörtern als persisch bezeichnet; darunter ist besonders merkwürdig existit' in der Bedeutung ,gehörig, viel, sehr'. Ich, مُسْت nenne ferner noch zumra ,Dattel' = حُرُما, zengel ,Dickicht' 347 = , nemūne, nemne , Muster 45. 58 نمونه, bitk , Schmiedehammer بنتر , şardit lhaue ,die Frostzeit ist cingetreten 263 von ,پتتکی خَرْب sarrab ,machte fett 397 von ,خَرْب , sarrab ,machte fett بكرّب عنه المعام , sarrab ,machte fett بكرّب عنه المعام ,machte fett والمعام المعام ا Erde' ,Erdwerk, Verschanzung' (pl. bwem, buem) wird zu ,etrde' gehören. Būn , Ursprung' 103 ist بُنى; damit ist das gleichbedeutende bunk 81 eng verwandt (wie syr. בבובה). In śeiin mā ili fyh raft etwas, das mich nicht angeht' 100 steckt wohl زُفْت. Das beliebte hūdār ,tüchtig' sieht auch īrānisch aus; doch finde ich nichts siehres dazu. Vielleicht ist dies oder jenes Wort eigentlich balūčisch. Indische und Suäheli-Wörter verzeiehnen Javakar und R. Die Zahl dieser Fremdlinge dürfte noch etwas grösser sein. Auch hangri "reich" gehört wohl zu ihnen. Jetzt mehren sich auch die europäischen Lehnwörter.

So dankenswerth Jayakar's Wortverzeichniss ist, so wird uns doch erst das von R. in Aussicht gestellte einen rechten Begriff von dem Wortschatz dieses Dialects und reiches Material zur Sprachvergleichung geben.

Die Beispiele, welche mit ihrer Uebersetzung den grössten Theil der Grammatik ausfüllen, bestehen meist aus kurzen Sätzen,

ا Nicht etwa شَیِّن ,زَیِّن, sondern die zu Adjectiven gewordenen Substantiva شَیْن ,زَیْن

denen man es aber anmerkt, dass sie so wirklich gesprochen worden sind. Sie geben uns also ein genaues Bild der Sprache, wie man sie im Umgange handhabt. Ausserdem erhalten wir am Schluss eine reichhaltige Chrestomathie von zusammenhängenden Texten mit nebenstehender Uebersetzung. Fast alle sind unmittelbar aus dem Munde von 'Omānī's aufgeschrieben. Darunter sind wichtige Mittheilungen über Geographie, Stämme,1 Zustände und Sitten des inneren 'Oman's. Wir erfahren da u. a., wie gering die Autorität des Sultan's von Maskat nur wenige Tagereisen landeinwärts ist. Wäre R. nicht leider durch elende Intriguen<sup>2</sup> verhindert worden, von Maskat, wo er sich einige Zeit aufhielt, ins Innere einzudringen, so hätte er uns durch eigne Beobachtung in dem Lande, dessen Sprache er redet und in dem er viele persönliche Anknüpfungen hat, noch ganz andere Aufklärung über diese Gegenden verschaffen können, von denen selbst die alten arabisehen Gelchrten so gut wie nichts beriehten. - Aber auch die Stücke, welche einfache Geschichten und Erlebnisse der Erzähler geben, sind für uns dadurch werthvoll, dass sie uns das Denken und Fühlen dieser Leute lebendig vor Augen führen. Es sind zwar ansässige Araber, die sogar auf die wilden Nomaden herabsehn wie einst die gleich ihnen den Handel liebenden und reiselustigen Qoraiš, aber sie haben wie diese doch sehr viel Beduinisches in ihrer ganzen Art. - Ganz ohne litterarische Einwirkung geht es übrigens auch hier nicht ab. Der Name Kesra bin Šerwān 362 ist nur so zu erklären, dass einmal انوشروان in انوشروان verlesen war. Der Held der Geschichte ist eigentlich ein römischer Kaiser;3 sie ist in höchst naiver Weise auf den grossen Perserkönig übertragen.

- 'Abdallah's Bericht schliesst mit dem Verse

ebet el murūwe en tefāriq ehlehe we ebe el 'azyz en je'yš delyle (330)

<sup>1</sup> Ausser den oben S. 9 genannten alten Stammnamen werden uns noch Kinda und Uzd (S. 339) genannt; letztere sind die in der alten Litteratur öfter vorkommenden أُذَرُ عُمان.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aehnlich denen, die Snouck Hurgronje seiner Zeit nöthigten, Mekka vor der Zeit zu verlassen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Arnold's Chrestom. 50.

der sich ohne Weiteres als Erzeugniss eines gebildeten Poeten kundgiebt:

أَبْتِ ٱلْمُرُوّةُ أَنْ تُفارِقَ أَهْلُهَا وَأَبَى ٱلْعُزِيزُ أَنْ يُعيشُ ذليلًا

Viel stärker ist das litterarische Element in den 200 Sprichwörtern vertreten. Darunter ist sogar eine Korānstelle (S. 399, Nr. 19 aus Sūra 2, 187). Das erste Sprichwort sāira thá qrūn git mhéleðnēn, sie ging um sich Hörner zu holen und kam obne Ohren wieder ist zwar ganz in unserm Dialeet, aber seiner Substanz nach sehr alt. Subject ist sehwerlich die Gazelle, wie R.'s Gewährsmann meinte, sondern das Kameel, der älteste Träger dieser kurzen Fabel.<sup>2</sup>

Wenn sieh bei den Spriehwörtern die fremde Herkunft vielleicht hier und da in der Sprachform etwas bemerklich macht, so zeigen die kurzen Lieder viel mehr sprachliche Abweichungen. Zum Theil beruht dies gewiss auf der poetischen Manier. So sind allerlei Dehnungen kurzer und Verfärbungen langer Vocale wahrseheinlich dem Gesang angepasst, aber theilweise haben wir hier wirklich Züge aus fremden Dialecten. Einfluss wandernder Poeten aus fernen Gegenden und selbst ein, wenn auch sehr mittelbarer, Zusammenhang mit der gelehrten Poesie mögen sieh da fühlbar machen. Einstweilen werden wir gut thun, diese interessanten Lieder sprachlich von den andern Stücken ganz zu sondern. Uebrigens möchte ich nicht bei allen die volle Richtigkeit des Textes vertreten. Die Metra werden beim Gesang wohl deutlich zu erkennen sein. Mit einem Verfahren, wie es Stumme bei seinen Beduinenliedern angewandt hat, erhält man meistens ziemlich leicht quantitierende Versmaasse; Ragaz herrscht vor. Grade die längeren Lieder seheinen aber aus kurzen, nur vom Accent beherrschten Versen zu bestehn.

l Der zweite Fuss des zweiten Halbverses ist ○ - ○ - statt ∞ - ○ -; das kommt aber auch sonst gelegentlich vor. — Der "Wegweiser" دليل giebt hier keinen guten Sinn; ذليل verlangt als Gegensatz غزيز.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. meinen "Mäusekönig" S. 11 nnd füge dazu Schähnäme (Macan) 1884, 20; 'Otbī (am Rande der Ansgabe des Manīnī [Cairo 1286] 2, 117 f.) nnd besonders Agh. 3, 52, wonach schon im 2. Jahrh. d. H. der Esel an die Stelle des Kameels getreten war. Das Fem. in unserer Fassung zeigt aber, dass sie nicht den Esel meint.

Ich verstatte mir nun noch ein paar kleine Verbesserungen. 264, 26 ist zauwar wohl nicht "vergewaltigte" (vom persischen زور), sondern "verfälschte, betrog" (vom arabischen zūr). — Wāḥiš Ikebā-jor 272, 12 v. u. ist m. E. "mit schlimmen Todsünden". — Gemyl 294 ult. 295, 1 ist bloss "schön, trefflich", nicht "ein Mehrender". — Hanātybkum llaḍa 379, 8 ist genauer: "wir bringen euch zur Hölle" (اللظا). — Ist وعلى 394 und an andern Stellen wirklich "Gazelle" und nicht, wie sonst im Arabischen, "Steinbock"? — 409, Nr. 125 ist sjem doch wohl "Eigenschaften" شَيْنَ — 428°, 4 ist gewiss nicht ulā zu ergänzen; es heisst: "nur Einer (nämlich Gott) ist allgewaltig" u. s. w. Eb. b 4 ist bāb wirklich das Thor von Chaibar, welches "Aly ausgerissen haben soll. Das letzte Verspaar kann kaum etwas anderes sein als: "und eine (Art der Liebe) ist das schmelzende (glühende) Blei; wen sie schmelzen macht, der schmilzt".

Ich empfehle zum Schlusse das überaus lehrreiche Werk allen Arabisten zum eifrigen Studium. Sie mögen beachten, dass wir hier zum ersten Mal ein sehr reichhaltiges Material zur Kenntniss eines modernen arabischen Dialects aus Arabien selbst haben. Leider wird aber der ganz unverhältnissmässig hohe Preis der Verbreitung des Buches schaden.

Strassburg i. E., 31. December 1894.

# Einige Bemerkungen zu Heller's 'Das Nestorianische Denkmal zu Singan fu'.

Von

#### Fr. Kühnert.

Im Besitze einer photographischen Reproduction von einem Abklatsche der Inschrift zu Singan konnte ich darangehen, bezüglich einiger Punkte von Heller's bis jetzt, soviel mir bekannt, erschienenen Arbeiten, die seinerzeit mein Interesse erregt hatten, Umschau zu halten. — Früher war dies nicht möglich, da sich in den genannten Aufsätzen eine Reproduction des Abklatsches nicht vorfindet.

Wenn Laisai in der Sammlung von Erz- und Steintafeln diese Inschrift für eine buddhistische hielt und ebenso der Statthalter in Si-an.<sup>2</sup> so dass der letztere sie in das buddhistische Kloster zu Kinsching (Ztschr., p. 80) überführen liess, so hat dies seinen guten Grund darin, dass alle hierin vorkommenden kirchlichen Rangbezeich-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Nestorianische Denkmal in Singan fu. Von Jon. Ev. Heller S. J., Zeitschrift für kath. Theologie, red. v. J. Wieser S. J. und H. Gries S. J.. Innsbruck 1885. ix. Bd., i. Quart... p. 74 ff. Dieselbe wird im Folgenden immer mit Ztschr. eitirt werden — Prolegomena zu einer neuen Ausgabe der nestorianischen Inschrift von Singan fu. Von Dr. Jon. Heller S. J., Verh. d. VII. Orient. Congr. (Wien, 1889. Hoch-asiatische und Malayo-polynesische Section, p. 37 ff., wird mit O. C. eitirt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wann wird man endlich dahinkommen einzuschen, dass fü, hien, Kreis, District, nicht zu den Stadtenamen gehoren? Si-an (oder Si-ngan) ist Kreisstadt (fü) in der Provinz Shensi, ebenso wie Shang-hai Districtstadt (hien) in der Provinz Kiangsi ist. Im letzteren Falle kömmt es mit Recht Niemandem in den Sinn, Shang hai hien zu sagen: aber ebensoweng darf man St-m fü sagen.

nungen der buddhistischen Terminologie entlehnt sind. Daher kommt es auch, dass diese Chinesen die ihnen fremden Schriftcharaktere für eine vom Buddhismus sonst angewandte Schrift hielten.

Dieser Umstand, der jedem mit chinesischen Verhältnissen Vertrauten sofort aufstösst, wird in der Folge von Bedeutung werden.

Bedauerlicher Weise hat sich HELLER die Identification gewisser Namen sehr leicht gemacht, ohne zu bedenken, wie Hirth sich treffend ausdrückt, dass die Identification eines Namens bei chinesischen Transcriptionen schon an sich ein Problem ist. Auf andern philologischen Gebieten werden Ableitungen wie Alopex (ἀλώπηξ), pix, pax, pux, fux = Fuchs, nur mehr als Scherze gebraucht; im Chinesischen jedoch muss man sich noch heutigen Tages derartige Schnurren nicht selten als wissenschaftliche Ableitungen bieten lassen.2 Dahin gehört gleich die Bemerkung:3 , Ta-thsin ist sicher einer der Namen für das römische Reich, wenn auch die Vorstellungen, welche man damit verband, geographisch oft sehr unbestimmt waren. Somit ist Tha-thsin ,Tempel', eigentlich ,römischer Tempel' aber im Sinne von ,christlicher Tempel'; Ta thsin ,Religion' ist soviel als "römische", d. h. "christliche Religion". Mit dieser im innigen Zusammenhange steht:4 ,Diesc märchenhaften geographischen und geschichtlichen Angaben aus dem Si-yü-ki und den Annalen der Dynastien Han und Wei suchen manche so zu erklären, dass sie der Wirklichkeit conform werden; doch wie uns scheint, nicht ohne den Worten Gewalt anzuthun.

Heller meint ferner, man könne Tathsin in der Inschrift nicht mit "Syrien" übersetzen, denn keiner der genannten Nestorianer kam

<sup>1</sup> Toung-pao Vol. v, Suppl. p. 6, Z. 3. Hirth, Die Länder des Islams.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Einen trefflichen Artikel gegen diese antediluvianische Gelehrsamkeit schrieb Dr. O. Franke in der China Review, 1893, "China and comparative philology". Ingleichen war dieser Gegenstand einer der vielen, über die mit Prof. Dr. Hirth persönlich zu discutiren mir während meiner mehrwöchentlichen Anwesenheit bei diesem Gelehrten in Chinkiang gegönnt war.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ztychr. p. 112, Note 2.

<sup>4</sup> Ztschr. p. 118, Note 27.

aus Syrien.<sup>1</sup> ,Wollte man aber *Tathsin* darum für ,Syrien' nehmen, um die Wiege des Christenthums näher zu bezeichnen, dann wäre Boym's Uebersetzung ,Judäa' viel näherliegend.'

Wer diesbezüglich die massgebenden Arbeiten Hirth's in China and the Roman Orient und in den hierauf bezüglichen Discussionen im Journal of the China Branch of the Royal Asiatic Society (Vol. xxi, New series, p. 98 ff. and p. 209 ff.) kennt, wird obige Ansicht mit Befremden lesen. Was das Märehenliafte in Si-yii-ki etc. anbelangt, so hat Hirth gerade in seiner letzten Arbeit, Die Länder des Islams nach chinesischen Quellen, die richtige Antwort gegeben (l. c. p. 4 und 14), nämlich, dass derartige chinesische Angaben eine Menge werthvollen Materials enthalten und dass des Wunderbaren und Märchenhaften in denselben nicht mehr enthalten ist, als bei den Arabern und christlichen Autoren des Mittelalters. Dieser Unterschied zwischen Hirth und Heller darf durchaus nicht Wunder nehmen, ebensowenig als Heller's Bemerkung ,nicht ohne den Worten Gewalt anzuthun' irgend welches Gewicht zukommt; denn Hirth ist eben Sinologe, ein sorgfältiger, gewiegter, umsichtiger und strengkritischer Forscher.

Bezüglich der von Heller verpönten Uebersetzung 'Syria' sei in Kürze Folgendes bemerkt.

Das ganze Land an beiden Seiten des mittleren Euphrat bis zur Ostküste des Mittelmeeres, bis zum Hermôn im Süden, hiess Arâm. Nach der Eroberung durch die Assyrer wurde es von den Griechen Assyria oder kurzweg Syria genannt, was noch heutigen Tages erhalten ist. (Vgl. aram. Sûrjâ, türk.-pers. Sûristân.) Arabisch heisst es esch-schām, das linke (nördl.?). Phönicien und Palästina nannten die Griechen f, Soria Ilahaustin, betrachteten sie also als Küstenstrecken Syriens.

Ober-Syrien (ή ἄνω Σορία), nach der Seleuciden Eintheilung der nördliche Theil des Landes vom Euphrat bis zum Meerc etc., war

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man spricht doch heutzutage noch von nicht-unirten (schismatischen) Griechen (orient. Kirche), wenn auch keiner derselben ans Griechenland kam, aber mit Rücksicht auf den Entstehungsort des Schismas.

noch im dritten Jahrhundert unter dem griechisch-syrischen Reiche. Antiochia (Hafenstadt derselben Seleucia Pieria) wurde noch unter den Römern als Hauptstadt des ganzen Orientes betrachtet.<sup>1</sup> (Hirth sagt daher: Roman Orient.)

Bis zum Ende des fünften Jahrhunderts, wie Heller<sup>2</sup> selbst angibt, gehörten die Christengemeinden im persischen Reiche zum Patriarchat Antiochia. Wegen der durch die Kriege zwischen Persern und Römern so oft behinderten Communication war der Bischof von Seleucia-Ktesiphon<sup>3</sup> der Katholikos<sup>4</sup> oder generalis procurator des Patriarchen. Diesen Titel behielt der Bischof von Seleucia auch nach der Trennung bei.

Auf der Inschrift heisst es nun:

### 室女誕聖於大泰

wofür Heller als Uebersetzung (nach Wylle?) angibt: "Eine Jungfrau (室女)<sup>5</sup> gebar den Heiligen in Tathsin." Hier müsste doch Heller nach seiner Anschauung sagen: "... den Heiligen im römischen Reich", oder "gebar den Heiligen in Christlich (?!)".

Doch fassen wir die Sache ernst, denn diese gegen den chinesischen Sprachgeist verstossenden Hypothesen Heller's können nicht ernst genommen werden.

Nach dem früher Vorgebrachten ist es ganz erlaubt, die Geburtsstätte Christi als in Syrien gelegen zu bezeichnen (ἡ Συρία Παλαιστίνη); es ist aber nicht erlaubt zu sagen, Christus wurde in Rom geboren, daher kann Ta-thsin nicht gleich 'römisch' sein. Kann man denn ferner die Nestorianer 'römisch-christlich' nennen? Das würde doch auf den Papst weisen.

Hirth sagt darüber: ,I shall say nothing of the many reason speaking against a connection between the Fu-lin of T'ang records

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kiepert, Atlas der alten Welt, Einl pg. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> O. C., Abh. p. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. Hirth, J. Ch. Br. R. A. S., Vol. xxi, p. 211 Map.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Der Titel Katholikos war hauptsächlich bei den Perso-Armeniern zu finden. Cf. Hergenrother, Kircheng. 3. Aufl., 1. Bd., p. 506, p. 330.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ein Mädchen, das noch keinen Umgang mit einem Manne hatte.

and Armenia (Mr. Allens Supposition. Khr.), the fact, engraved in ancient stone, of Christ having been born in Ta-ts'in, and the configuration of the country, which faced a sea in the west and another sea in the south, the 'Coral Sea' (i. e. the Red Sea) and was bounded by a desert on the south-east.' Und 'Further the capital of Tats'in is so unmistakeably described that even the most persistent opponents of the Syrian theory cannot but admit its identity with Antioch, whatever its name may be in Chinese, wether An or An-tu'.1

Bedenkt man überdies die ehinesische Gepflogenheit, mit Vorliebe altere geographische Bezeichnungen anzuwenden, sowie dass der Chinese Religion und Staatsverfassung mehr oder weniger als identisch auffasst, so dass er heutigen Tages kaum von dem Gedanken abzubringen ist, der Katholik sei Franzose, weil die Mehrzahl der katholischen Missionäre von Frankreich ausgingen und ausgehen,<sup>2</sup> so wird man begreifen, dass der Nestorianismus als die syrische<sup>3</sup> (Syrien in dem erläuterten von Hirth gegebenen Umfang) Lehre bezeichnet wird.<sup>4</sup>

King-Tsing ist zweifelsohne der Verfasser der Inschrift in demselben Sinne,<sup>5</sup> wie die Europäer hentigen Tages Verfasser chinesischer Aetenstücke und von Uebersetzungen sind, und identisch mit Adam, Chorbischof und Fapschi von China. Solche Actenstücke werden dortselbst in der Weise verfertigt, dass der Europäer seinem ehinesischen Literaten mündlich sagt, was er ausgedrückt wünscht,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> J. R. A. S. C. B., Vol. XXI, p. 104

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wozu firigens auch die Missionfire ein gut Theil beitragen. So hat Mgnr. Bray, Bischof von Kiang-si, ein Mitbruder Hellen's, auf seiner Bootsflagge die ungerechtfertigte Aufschrift: 欽命大法國主教總理江西各處天子教事務白。Bray durch kniserliches Decret Bischof von Frankreich und General-Vicar aller katholischen Kirchengemeinden in der Provinz Kiang-si. Semfort. Nederl chin Woordenboek, s. v. Bisschop.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nach dem Stammlande des Nestorianismus Nestorius aus Germanicia in Syrien (Неколукотите, Kircheng., т Вd., 3 Antl., р. 448).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Circa 499 p. Chr. hörte doch jeder Zusammenhang mit dem Stuhle von Antiochien und dem römischen Reiche auf (Henga.xrothen, i. Bd., p. 330).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ztschr. p. 113, Note 3

und es diesem überlässt, das Thema nach seinem Wohlgefallen durchzuführen. Dies leisten nun die Chinesen, zu ihrer Ehre sei es gesagt, gewöhnlich sehr gut. Man gebe ihnen ein précis raisonné dessen, was man zu sagen wünscht und sie werden es sehr nett ausdrücken.¹ Darum ist eben auch die Inschrift von Si-an so gut chinesisch, dass nur ein Chinese sie geschrieben haben kann.

Das chinesische Zeichen für Zehn — sagt Heller 2 — ist ein Kreuz. Dieses Zeichen ist eines der ältesten Symbole, um die vier Weltgegenden zu bezeichnen. Nach Cunningham bedeutet dies Zeichen in der Inschrift von Kalsi "vier"; im Pali ist chaturanta (eigentlich "vier Enden") die Erde. Die verticale Linie symbolisirt Nord und Süd; die horizontale Ost, West. Daher begegnet man in chinesischen Werken öfters dem Spruch: "Die Erde sei in Form des Zeichens Zehn gemacht. Gleichwic nun die Christen das Zeichen für Zehn wählten, um das Kreuz, das Kreuzzeichen auszudrücken, konnten sie auch sagen, Gott habe die Welt in Form des Kreuzes erschaffen."

Was ist nicht alles schon über die Kreuzesform phantasiert worden, wie z. B. von Hislop<sup>3</sup> in *The two Babylons*, welche mit einer von Galle durchtränkten Tinte geschildert sind; und doch ist bezüglich der chinesischen Zehn die Sache so einfach wie möglich.

Indem ich mich bezüglich näheren Nachweises auf meine unter den Händen befindliche Arbeit über das chinesische Rechenbrett berufe, will ich hier nur Folgendes erwähnen:

Der chincsische Schriftcharakter für 10, nämlich + (nach der jetzigen Schreibform) verdankt, wie seine ältere Schriftform und die ganze, naturgemässe Zahlendarstellung der Chinesen von dem ihnen ureigensten dekadischen System klar beweist, dem Umstande sein Entstehen, dass der normale Meusch an jeder Hand fünf Finger hat.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Notes and Queries on China and Japan, Vol. 1v, p. 45. Aus eigener Erfahrung in China, kann ich obigen Modus als zu Recht bestehend bestätigen. S. a. Schlegel. Nederl. Chin. Woordenboek.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ztschr., p. 114.

<sup>3</sup> The two Babylons by Rev. Alex. Histor, London, sev. Edition.

So wie wir jemandem, mit dem ein mündlicher Austausch behindert ist, noch heutigen Tages die Zahl 10 begreiflich machen, indem wir beide Hände mit ausgespreizten Fingern ihm entgegenhalten, so ist diese dem Menschen naturgemässe Action, dieser wahre Entstehungsgrund des Decimalsystems, den Chinesen Mittel zur schriftlichen Darstellung der Zahl 10 geworden, indem sie (der Wirklichkeit entsprechend) schematisch einen Menschen mit ausgestreckten Armen zeichneten, um dadurch die je fünf ausgespreizten Finger jeder Hand anzudeuten. Deswegen waren auch im alten Schriftcharakter die Seitenbalken desselben nicht horizontal, sondern aufwärts gewendet.

Aus der gegenseitigen Stellung der beiden in Frage kommenden Menschen und der normalen Bauweise chinesischer Häuser ergibt sich die Beziehung zu den Weltgegenden.

Normal gebaute chinesische Häuser sind so angelegt, dass man im Norden sitzt und nach Süden schaut. Es gibt sonach der aufrechte Körper die Richtung Süd-Nord (Gesicht Süd, Rücken Nord; daher sagt der Chinese "Süd-Nord' und nicht Nord-Süd), die beiden Arme die Richtung Ost-West, der linke Arm nämlich Ost, die Ehrenseite, der rechte West.

Hierin liegt der Grund für die Erklärung im Shuo-wen: "Weil der Querbalken (von 10) die Richtung Ost-West macht, der senkrechte Süd-Nord, so ist sie wohl eine Darstellung der vier Weltgegenden und der Mitte."

Wo stehen soll ,Gott habe die Welt in Form des Kreuzes erschaffen' ist leider nicht angegeben, in der Inschrift jedenfalls nicht; denn selbst Heller führt für 判十字以定四方 die Uebersetzung an: ,Er bestimmte das Kreuz (recte das Schriftzeichen für 10, Khr.) zum Mittel, die vier Weltgegenden zu bezeichnen.'(?)<sup>2</sup>

## ·一為東西「為南北、則四方中央貝矣o s. 說文·

<sup>2</sup> ‡] = to cut in two: to separate, to decide, to give judgement, **t** = to fix, to settle, to decide: lit heisst es: ,Spalten der Zehn Schriftzeichen um festsetzen vier Weltgegenden.

Nach welchen Gesetzen 阿羅本 o-lo-pên = ,Ahron' sein soll, wie Heller¹ meint, müsste erst nachgewiesen werden. Wohin kömmt das b von ben? Soll dies aber nur n sein, dann müsste für ein solches Verschwinden des b ein unzweifelhafter Beweis erbracht werden. Diesen gibt es aber nicht. 'a-lo-ben ist sicher ,Ruben', wie Hirth bereits bemerkt.² Bezüglich des Punktes, welchen Hirth mit den Worten einleitet: ,I am in doubt, whether the two characters (我羅 or 鄂羅) in the Chinese name for Russia (O-lo-ssŭ) stand for foreign ru or ro alone', gestatte ich mir folgende Bemerkung:

Das Anfangs-R einer Silbe ist nur dann mit L allein transscribirt, wenn diese Silbe eine der späteren des Wortes ist; denn dann veranlasst die vorhergehende Silbe aus lautphysiologischen Gründen, dass das Transcriptions-L eine Vibration erhält, welche (als akustische Täuschung) das dem R zukommende Zittern ersetzen kann. In der grösseren Mehrzahl der Fälle schliesst dann die vorhergehende Silbe mit einem Vocale oder Lippenlaut (alter Verschlusslaut).

Fällt aber das anlautende R zu Beginn eines Wortes, dann bleibt die Transcription mit L zweifelhaft, weil hier keinerlei physiologische Bedingungen vorhanden sind, welche das dem R charakteristische Zittern mittelst akustischer Täuschung ersetzen können. In solchen Fällen erscheint in der chinesischen Transcription eine Silbe vorgeschlagen, welche einen der Anlaute aus der VIII. Klasse in Kanghi's Wörterbuch ( $\mathbb{K} \times \mathbb{E} \mathbb{R} \mathbb{E}$ ) hat oder hatte, in welch letzterem Falle sie rein vocalistisch ist. Wo ein solches o, ho im Anfang nicht erscheint, mag es im Laufe der Zeit durch Verkürzung ausgefallen sein, wie in  $\mathbb{R} \times \mathbb{E} \times$ 

Es ist also in o-lo-ss $\tilde{u}$  (für Russia) (o + l) = r, in olu-pa (阿路巴) für Sanskrit  $r\tilde{u}pa$  gleichfalls o + l = r, in ho-lo-chê-pu-lo (呂羅閣補羅) für Rādjapura (hol) das Acquivalent für R.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ztschr. p. 116, Note 22.

 $<sup>^{2}</sup>$  J. C. B. R. A. S., Vol. xx<sub>I</sub>, p. 214. Chinese aequivalents for the letter R in foreign names.

Es lasst sich sogar vermuthen, dass in weiterer Folge auch eine Unterscheidung zwischen  $\dot{\epsilon}$  und  $\dot{\epsilon}$  wird nachgewiesen werden können.

Wie Heller o-lo-pên zu Ahron maehen möchte, will er in ähnlicher Weise 羅含 lo-han in Abraham verwandeln.¹ Ferner nimmt er an, 僧首 sei Archipresbyter. Sanskrit Sthavira — man erinnere sich des eingangs Erwähnten über die Terminologie — durch 居僧之首 wiedergegeben, bedeutet das Haupt der localen Priesterschaft, i. c. Sangha sthavira, Sthavira aber 1. Titel buddhistischer Kirehenväter, 2. Titel aller Priester, welche zu lehren ermächtigt sind und Achte werden können.² Erzpriester nach buddhistischer Terminologie wäre wohl 僧嗣司.

Was Loham (Loham) = Abraham betrifft, so sieht man nicht ein, warum eine mit b anlautende Silbe unterdrückt sein sollte, überdies auch (da ja die erste Silbe in diesem Falle einer der chinesischen Familiennamen sein soll) warum (einer der Familiennamen) für a in Abraham nicht gebraucht ist. Die von Heller angezogenen Beispiele: Ricci Matteo (= Li Mato), Aleni Giulio (= Ngi Sehulio), Adam Giovanni (= Thang Scho-wang), beweisen für die Sache gar nichts, an sieh aber wohl, dass Heller nicht die zu beobachtenden Gesetze bei Transcription von europäischen Familiennamen berücksichtigte.

Die erste Silbe bei solehen Transcriptionen muss einer der 百姓 sein, die folgenden gelten als 名, doch sollen im Allgemeinen nicht mehr als drei Silben angewandt werden, ausgenommen, wenn als 姓 einer der zweiwortigen Familiennamen angewandt wird. So ist Hirth's chinesischer Name 夏德, des österreichischen Generalconsuls Haas 夏士, Mande nennt sich 滿德. Die kath. Missionäre (speciell die Jesuiten) haben als Ming stets ihre transcribirten Taufnamen beibehalten, daher blieb ihnen zur Transcription ihres Familiennamens nur eine Silbe. Hätten Adam und Aleni die erste Silbe ihrer

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ztschr , p. 118.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eigel, Handbook of chinese Buddhism, s. v sthavira.

Namen gewählt, so hätten beide z. B. 阿 heissen müssen, was in einer Gemeinschaft leicht zu Missverständnissen führen kann. Verlangt der Obere e. g. vom chinesischen Frater: 請何仲父來 = rufe den Pater A, so weiss der Chinese nicht, soll er den Pater Aleni oder den Pater Adam rufen, wenn beide im gleichen Missionshause weilen. Mit dem Ming aber darf man in China niemand bezeichnen. Aus diesem Grund wurde für Aleni Ngi (= ni), für Adam Thang (= dam) gewählt.

Bei 'Abraham' der Inschrift dürfte dieser Grund wohl kaum anzunehmen sein. Erstlich ist *Lohan* nur zweisilbig und kann ganz wohl eine dritte Silbe ebenso vertragen wie *O-lo-pen* = Ruben, zweitens bleibt ja auch eine Silbe mit b zur Verfügung, z. B. 11 poʻ, wenn aus vorgenannten Gründen nicht anwendbar wäre.

Im Weiteren ist es — dem früher Angeführten zufolge — kaum wahrscheinlich, dass hier lo = ro sei. Es blieben daher also Locham oder Lochan, da aber in China häufig L mit N wechselt, auch Nocham oder Nocham. (Vergl. koreanisch: na, anamitisch: la, Wenchou: lu, Ningpo: lou.)

Es läge sonach nahe auf Nachem, Nachum, nachem, Tröster', zu denken, Namen die semitisch sind, überdies aber auch mit "Emanuel' in Beziehung stehen. Sollte übrigens das R beibehalten werden, so läge es nahe, an Racham, Rach'm nachem m rachem, "Erbarmer' zu denken, welche ebenso zu Rachmiel in Beziehung stehen könnten, wie die Form Gebri zu Gabriel.

Gebri aber ist auf der Inschrift durch: 及然, Canton' Kep-li = gebri, 葉利 (Hakka) yap-li = yabri, gegeben.

Bei A, das Heller Pholün transcribirt und als Umschreibung für "Paulus" betrachten will, scheint er an Paulinus gedacht zu haben. Nur schade, dass die Syrer aller Wahrscheinlich-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Was im Semitischen auch an Stelle des *N* tritt. So soll in der Bibel der Name Nebukadnezar in demselben Abschnitte auch Nebukadnezar geschrieben sein, wenn ich recht berichtet bin. Jeremias hat durchgehends Nebukadrezar, Chronik II. Nebukadnezar.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ztschr., p 120, Note 37.

keit nicht lateinisch ihre Namen ansetzten. Uebrigens kann  $\stackrel{\bullet}{\mathbf{H}}$  auch niemals "Paulinus" sein. Denn für Pau hätten die Chinesen sicher eine Silbe mit Pao gewählt und nicht  $\stackrel{\bullet}{\mathbf{H}}$ , das fast durchgehends p`u klingt (also  $pe^1$ ), während  $\stackrel{\bullet}{\mathbf{h}}$  in Mittelchina  $lu\hat{e}n$  ( $len^1$ ), im Norden lun, im Ningpo  $l\hat{e}ng$  klingt. Auch ist hier nach dem früher Angeführten l=r zu erwarten, so dass wir nach dem Dialeet von Ningpo  $pu-l\hat{e}ng$ , also pu-reng=pu-rem, oder nach den andern Dialecten p`u-lun, p`u-lun (pe-len), also phu-run=(phe-ren) erhielten, was sich mit Phelim, Ph`rim der syrischen Inschrift eher in Beziehung bringen liesse.

Den wichtigsten Punkt der Heller'schen Noten bildet entschieden seine Erörterung über papschi, fapschi des syrischen Textes.<sup>2</sup> Leider hat er sich hier lediglich von seinen kirchlichen Anschauungen allein leiten lassen, und ist überdies mit dem Chinesischen ganz sprachwidrig umgesprungen.

Schon Schlegel und Gabelentz<sup>3</sup> hatten darauf hingewiesen, dass 法史 unmöglich 'kirchlicher Annalist' sein könne. 法 ist einmal 'Gesetz, Modell', daher auch beim Buddhismus gleich dharma; nie aber = 'Gemeinschaft' 會. Es kann daher von einer Analogie mit 國史, 漢史 nicht die Rede sein. Wenn eine solche Verbindung 法史 existirte, würde sie 'Rechtsgeschiehte' bedeuten.

Eine solche Conjectur ist jedoch gar nicht nöthig. Wie bereits Eingangs erwähnt worden, sind alle Bezeichnungen aus der buddhistischen Terminologie genommen. Dort gibt es aber einen Ausdruck 法節, und dieser ist der hier gemeinte.

Heller meint: ,Von diesem fap-ssi, fa-ssi, japanisch corrumpirt bôsi. mit Nasal bônsi, stammt unser ,Bonze', welches zuerst durch die japanischen Briefe des hl. Franz Xaver in Europa gang und gäbe wurde.'

法師 aber lantet japanisch Hōshi ホウシ;

<sup>1</sup> S. m. Abh. "Die chin, Sprache zu Nanking", Sitz.-Ber Wr. Acad., Bd. exxxi, vi

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ztschr., p. 123, Note 57

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Berichte des VII. intern. Orientalisten-Congresses, Wien, p. 98

bōshi () アウシ) hingegen ist entweder 眸子 the pupil of the eye, oder 帽子 a cap or bonnet worn by old men or priests.

Bonze kann nur entweder von 坊主,¹ Koan-hoa: fang-tshu, alter Laut: bong-tsu, japanisch: bo-zu () ップラズ) = a bonze or buddhist-priest, kommen oder von

凡僧 fan-sheng, das japanisch Bonsō (ポンサウ) = a common priest, a ignorant priest, ist.

Heller wendet gegen diesen Ausdruck ein, man sähe nicht ein, was 法 简 = ,Lehrer des Gesetzes, Meister des Gesetzes, für eine kirchliche Würde sein könne.

Zunächst sei bemerkt, dass 大師 'grosser Lehrer' (Hoherpriester) ein Synonym für 法師 oder 禪師 ist.² Bedenkt man aber, dass 法師 auch jene buddhistischen Geistlichen bedeutet, welche mit der Unterweisung des Volkes in der Lehre betraut wurden, dass ferner 大第子 oder 居僧之首 ('Kirchenvater') Titel aller buddhistischen Priester ist, denen das Lehren gestattet ist, und die Aebte werden können, so wird man erkennen, dass fa-ssy sicher eine kirchliche Würde von keineswegs untergeordneter Bedeutung bezeichnet.

Zur Erkenntniss von deren wahren Geltung bei den Nestorianern gibt uns die Inschrift selbst die Handhabe.

In erster Linie ist die Stelle zu nennen: 時法主信奉恕知東方之景象也, für die Heller die Uebersetzung gibt: "In den Tagen, da der Patriarch Nangschu (Hnanischo) an der Spitze der Orientalen stand", während der syrische Text nach ihm besagt: "In den Tagen des obersten Vaters, des Katholikos Patriarchen Mar Hnanischo."

Zur Uebersctzung des Chincsischen muss nun bemerkt werden: So wie 知府 = ,Präfect', 知縣 = ,Districtchef etc. ist, ist 知東方之景衆 = ,Katholikos' und nichts mehr und nichts weniger.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Und von dem aller Wahrscheinlichkeit nach

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eitel, Handbook, Chin Buddhism, p. 186, upadhyâya

主僧 bedeutet .Abt' (bei den Buddhisten), sohin auch hier eine entsprechende kirchliche Würde, also 'Bischof'; 法主僧 aber den (obersten) Patriarchen (im Gegensatze zu 寺主僧 Bischof [s. Eitel: Vihârasvâmin]) als den Patriarchen der Lehre, der Gesetze, welcher über diese zu wachen hat. Es heisst also der chinesische Text:

,Zur Zeit, als der oberste Patriarch Ningshu Katholikos war', ganz in Uebereinstimmung mit dem Syrischen. Wenn nun 法主管 den (obersten) Patriarchen bedeutet, so wird 法师 zweifelsohne (wegen fa) eine kirchliche Würde bedeuten, welche in naher Beziehung steht zum obersten Patriarchen. Dies kann aber nur der Vicar des Katholikos für China sein (wobei Vicar in demselben Sinne zu nehmen ist, wie in 'apostolischer Vicar' bei der lateinischen Kirche), da der Katholikos nicht in China war.

Ein weiteres Argument gibt die Thatsache, dass das syrische Mar Jazdebozed, Priester und Chorbischoff am untern Rande der Inschrift 僧 durch 靈寶 wiedergegeben wird, wie überhaupt bei allen andern in der Inschrift Genannten nur 僧 vorgesetzt wird, wührend einzig bei 景淨 gesagt wird 太奈寺僧.

Ist nun erstlich 寺主僧 bei den Buddhisten 'Abt eines Klosters'、寺僧 'Mönch', zweitens das 大秦寺僧 景淨述 in gleicher Höhe eine Zeile nach links gerückt, und nicht an den Anfang der neuen Zeile gesetzt, so folgt nach allem chinesischen Usus,¹ dass 大秦寺僧 Amtstitel des Ching-eheng ist. Weil ferner nur bei ihm und dem Katholikos die syrische Zeile hinaufgerückt ist, folgt gleichfalls, dass er einen höheren Rang einnimmt. 'Priester der Tathsin-Kirche' (nach Heller, übrigens eine unrichtige Uebersetzung) ist aber kein Titel, der ihn vor den übrigen auszeichnet. Heller fasst hier 寺 als Kirche im weiteren Sinne, d. h. als Gemeinschaft aller auf der Welt existirenden Anhänger der syrischen (nestorianischen) Lehre auf. Das ist aber unstatthaft; denn 寺 bedeutet nur: eine Halle, einen öffentlichen Amtsraunu, 'Klostergebäude', sohin eine Baulichkeit, uie aber eine Gemeinschaft, eine Vereinigung, d. i. �e.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vergl, beispielsweise die Kantoner Inschrift ZDMG, Bd. xm, p. 141.

Darum wird bei den Buddhisten Vihâra (Effel, Handbook, p. 199) durch 信坊, Wohnung der Samgha' oder 佛寺, buddhistischer Tempel' wiedergegeben, während, Kirche' im Sinne von, Körperschaft' 信仰 (Transliteration v. samgha) ist.

Ehe hieraus Schlüsse gezogen werden können, ist noch zu untersuchen, welche Bedeutung die Annalisten, Archivare oder χαρτορύλακες, zu deren einem Heller den Ching-cheng machen möchte, in der Kirche hatten, sowie die Chorbischöfe etc., da Heller sich gegen die Deutung Wylle's fap-schi = Oberhaupt von China, mit den Worten ausspricht: Adam ist "Chorbischof und Papaschi"; die höhere Würde kann doch nicht an zweiter Stelle genannt werden; und was die Hauptsache ist, der Chorbischof nimmt eine untergeordnete kirchliche Rangstufe ein, steht unter dem Bischof und Metropoliten. Da nun Adam Chorbischof ist, so kann er unmöglich das Haupt der Kirche Chinas sein."

Die Archivare (χαρτοφύλακες) hatten² die wichtigen Urkunden aufzubewahren und nicht Actenstücke abzufassen. Letzteres Geschäft besorgten die Notare (νοτάριοι), 'die im Orient ebenso wie die Archivare meistens Diakonen waren, als deren Vorstand der Archidiakon erscheint, auch Primicerius genannt, wie Aëtius zu Chalcedon'. Sonach hätte Heller den Ching-cheng nach seiner Anschauung über fap-schi richtiger Notar nennen müssen. Ein solcher Notar würde aber einem Archidiakon unterstehen und dann würde in seinem Titel das Amt des Vorstehers, dessen Notar er ist, genannt werden, dies fordert der chinesische Gebrauch. (Cf. Kantoner Inschrift, l. e., p. 142.)

Nun ist auf der ganzen ehincsischen Insehrift und in dem Syrischen auf der Vorderseite der Inschrift ausser dem Katholikos kein anderer höherer Würdenträger genannt, ebenso auch auf den Seitenflächen nirgends eines Metropoliten gedacht. Daraus folgt zweifelsohne, dass cs damals (ebenso wie heutzutage bei den katholischen Missionen) keinen obersten Kirchenfürsten über ganz China in China gab. So wie es aber heutzutage (z. B. für Kiangnan, für

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. VII. O.-C. Hochas. Sect., p. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hergenröther, Kircheng., 3. Aufl., 1. Bd., p. 577.

Hupeh, für Shantung etc.) apostolische Vicare gibt, so musste es auch dazumals einen Vertreter des Katholikos (Vicar) geben, und dieser musste unbedingt auf der Inschrift genannt sein, und ist auch genannt. — Es ist eben Ching-cheng — Adam, Chorbischof und Fapschi.

Dass im Syrischen Chorbischof vor Fapschi steht beweist keineswegs, dass Fapschi rücksichtlich der Gewalt eine niedrigere Würde
sein müsse als Chorbischof. Im kirchlichen Sinne steht doch Chorbischof, zu dem eine Weihe erforderlich ist, höher im Range als der
Vicar des Katholikos, für den es keiner speciellen Weihe bedarf,
sondern nur einfacher Delegirung. Auch heutigen Tages noch ist
bei Titeln von apostolischen Vicaren diese Rangordnung eingehalten, so heisst es: Joh. B. Anzer, Titular-Bischof von Telepte (Nordküste Afrikas in der kl. Syrte) und apostolischer Vicar von Süd-Schantong;
Monsignore Franz Sogaro, Titular-Bischof von Trapezolis und apostolischer Vicar für Central-Afrika. Ueberdies war J. Anzer bereits als
einfacher Priester apostolischer Provicar von Süd-Schantong.

Titular-Bischof ist wohl nicht mehr und nicht weniger als Chorbischof. Eine besondere Klasse', sagt Hergenrother, bildeten die Landbischöfe (χωριπίσιστει), welche zum Theil wirklich geweihte Bischöfe, zum Theil aber auch blosse Priester waren. Setzt doch das Concil von Antiochien (341) Chorbischöfe mit dem Ordo episcopalis voraus. Metropolen² waren jene Kirchen, welche andere nach und nach gegründet hatten, und zu diesen im Verhältnisse von Mutter- oder Stammkirchen standen.' Für die nestorianischen Kirchen in China war einfach der Patriarch von Seleucia-Ktesiphon Metropolit. so wie heutigen Tages der Bischof von Rom (der Papst) Metropolit der katholischen Gemeinden in China ist; und daher gab es auch für die Nestorianer an Ort und Stelle keinen Metropoliten. Zu den besonderen Functionen des Bischofs³ gehörte die Ausübung des Lehramtes, namentlich in öffentlichen Vorträgen, welche Priester nur mit seiner Erkaubniss und Bevollmächtigung halten durften.'

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Heigenbornin Le 1, p. 261.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hereavroum r. 1 e. r. p. 296

<sup>3</sup> Инвоимогния I с. г. р. 573.

Es erhellt sonach, dass

- 1. das Lehramt, ebenso wie die kirchliche Gerichtsbarkeit, alleiniges Recht der Bischöfe ist, dass daher, wer als Lehrer κατ' ἐξοχήν bezeichnet wird, eine höhere Stellung einnimmt als die andern Priester;
- 2. χωρεπίσχοπος (Titular-Bischof) bezeichnet auch in der kirchlichen Hierarchie sowohl den Vorgesetzten eines grösseren Gebietes (Landes) als auch den eines Ortes.

Fassen wir nun die einzelnen Momente zusammen. Auf der Inschrift wird nirgends eines Metropoliten gedacht, ausser des Katholikos, gleichzeitig ist gesagt, a) im Syrischen: Mar Jazdebozed, χωρεπίσχοπος von Kumdan (Si-an), der im chinesischen Beisatz sheng Ling-pao genannt ist, hätte diese Tafel aufgerichtet, b) im Chinesischen: Ching-cheng, der 大寨寺僧, hätte die Inschrift verfasst, und sei (nach dem Syrischen) Chorbischof und Fapschi der Kirche von China.

Jazdebozed ist Chorbischof von Sian, einem beschränkten Gebiete, einer Stadt, und ist im chinesischen Text nicht genannt, Ching-cheng (Adam) ist Chorbischof und Fapschi von China. Nach dem Syrischen hat Jazdebozed die Tafel aufgerichtet, nach dem Chinesischen Adam den Text verfasst. Der Weihe nach sind beide gleich, dem Wirkungskreise gemäss muss einer dem andern untergeordnet sein. Nach dem chinesischen Zusatz zum syrischen Text ist Jazdebozed einfach genannt. Adam wird aber ausdrücklich da-tsin-shi-sheng genannt, Priester der syrischen Tempel (Gotteshäuser), Jazdebozed ist aber nur Priester schlechtweg genannt, als Priester an einem Tempel gleichsam, weil er Chorbischof von Si-an ist.

Es ist sonach Adam (Ching-eheng), Vorsteher aller syrischen (nestorianischen) Tempel in China, d. h. also delegirter Stellvertreter des Katholikos (i. e. Vicar), dem als solchem vor allem die Ausübung des Lehramtes, einer Prärogative des Bischofs, und jene der Gerichtsbarkeit (i. e. Anwendung der Kirchengesetze) zukommt; der deshalb Eth für China ist, welchem alle übrigen zu gehorchen haben. Als Vicar des Katholikos hat er auch über die Reinheit der Lehre zu wachen und ist mit Rücksicht auf die ihm zukommende Präroga-

tive des Lehramtes 🚼 🚮 κατ' έξοχήν, der allein berufen war, den Textinhalt der Inschrift zu verfassen, die ja Glaubenslehren enthält.

Hienach ergibt sieh der Schluss, es sei:

Ching-cheng (= Adam), Chorbischof (Titular-Bischof) und Viear des Katholikos, der über alle syrischen Tempel in China zu wachen hat (大秦寺僧) und dem dortselbst die oberste Lehrgewalt (法師) zufällt, gemäss der er einzig berufen war, den Text der Inschrift zu verfassen, weil dieselbe Glaubenslehren etc. enthält.

Ist dem so, dann müsste auch nachweisbar sein, dass im Syrischen kein Wort für diese Amtsstellung bei den Nestorianern, nämlich als Viear des Katholikos (im gleiehen Sinne wie apostolischer Vicar zu nehmen) vorhanden, oder den nestorianischen Priestern in China bekannt war.

Die Beantwortung dieser Frage ist jedoch Sache der Syrologen. Nach den kirchengeschiehtlichen Facten aber ist dies nicht so unwahrselteinlich.

Nachdem auf einer Synode 499 der Stuhl von Seleueia-Ktesiphon für einen Patriarchalstuhl erklärt war, dessen Inhaber Katholikos (Jacelich) hiess, hörte jeder Zusammenhang mit dem Stuhl von Antiochien und dem römischen Reiche auf; ingleichen lag nach der Ausdehnung dieser persischen Christengemeinden kein Grund zur Einsetzung eines Viear des Katholikos vor, so dass demnach auch kein dies bezeichnendes syrisches Wort vorhanden zu sein brauchte. Nach Art der Ausbreitung des nestorianischen Christenthums weiter nach Osten, war diese Autsbezeichnung erst in späterer Zeit ein Bedürfuiss, und bei der keineswegs raschen Verbindung zwischen dem Mutterlande und China ist es ganz gut denkbar, dass bis zur Zeit der Errichtung des genannten Denkmals der etwa gewählte syrische Name für die in Rede stehende Würde noch nicht in China angelangt war.

Ueber die Ausbreitung sagt nämlich Hergenrother: 1, Der arianische Bischof Theophilus wirkte auch auf seiner Heimatsinsel

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hergenrother, 1 c i. Bd., p 330 und 335.

Diu Sokotora (bei den Alten Dioskorideninsel), am Eingange des arabischen Meerbusens, der viele Handelsverbindungen hatte. so wie von da aus in Ostindien, wo es schon vor ihm Christen gab, meistens bekehrte Perser. Kosmas, erst Kaufmann, dann Mönch, von seinen Seefahrten Indienschiffer (Indikopleustes) genannt, Verfasser einer christlichen Topographie, unter Justinian 1. und Justinian 11. blühend, fand in Male (vielleicht Malabar), auf Taprobane (Ceylon) und zu Caliana (Calikut) christliche Kirchen, an letzterem Orte sogar einen Bischof. Die indischen Christen, auch Thomaschristen genannt, wurden durch ihre Abhängigkeit von der persischen Kirche der nestorianischen Lehre zugeführt. Auch in China bildeten sich seit dem siebenten Jahrhunderte christliche Gemeinden. Im Jahre 636 soll ein Priester O-lo-puen die christliche Lehre nach China gebracht und unter dem Schutze des Kaisers verbreitet haben, wie ein 781 errichtetes, 1625 zu Si-an-fu entdecktes syro-indisches Monument berichtet.

## The Origin of the Kharosthi Alphabet.

Bv

## Georg Bühler.

(With a Table.)

Though the origin of the Kharosthī alphabet is much easier to explain than the derivation of the Brāhmī and though the general lines for the enquiry have already been settled by others, yet a somewhat fuller review of the whole question, than the narrow compass of my Grundriss der indischen Palaeographie permits, will perhaps not be superfluous. The very considerable progress, which has been achieved, is chiefly due to the discussions of the Kharosthī by Mr. E. Thomas in his edition of Prinsep's Essays, vol. n, p. 147 ff., by Dr. Isaac Taylor in The Alphabet, vol. n, p. 256 ff., and by Sir A. Cunningham, who has also settled the value of many of its signs, in his book on The Coins of Ancient India, p. 31 ff.

Sir A. Cunnicham's remarks refer to the first point which requires consideration in all questions of this kind, viz. the true character of the script, the origin of which is to be determined. He has emphatically recalled to the memory of the palaeographists that the Kharoṣṭhī is an Indian alphabet, and by an ingenious utilisation of his finds of ancient coins in the ruins of Taxila he has shown that the Kharoṣṭhī held always, during the whole period for which epigraphic evidence is available, only a secondary position by the side of the Brāhma alphabet even in Northwestern India. It is rather curious that the reminder regarding the essentially Indian character of the alphabet should have been necessary, as even a superficial considera-

tion of its letters teaches that lesson. Its full system of palatals and linguals cannot be designed for any other language than Sanskrit or an ancient Prakrit, the only forms of speech which possess five sounds of each of the two classes mentioned. If this has been sometimes forgotten and even Bactria has been considered as the cradle of the Kharosthi, the cause is no doubt the loose way in which it used to be called the "Bactrian, Bactro-Pali or Indo-Bactrian" alphabet, which appellations are due to its occurrence on the coins of Greek kings, who, originally ruling over Bactria, conquered portions of Northwestern India. Sir A. Cunningham very properly points out op. cit., p. 35 that not a single Kharoṣṭhī inscription has been found north of the Hindu Kush and that in Bactria a different alphabet seems to have been used. He further proposes to substitute for "Indo-Bactrian" the Indian term "Gandharian", which would have been suitable in every way, if in the mean time the old native name had not been found. The districts, in which the largest number of Kharosthi inscriptions have been found, are situated roughly speaking between 69°-73°, 30' E. L. and 33°-35° N. L., while single inscriptions have turned up southwest near Multan, south at Mathurā and east at Kangra, and single letters or single words even at Bharahut, in Ujjain and in Maisur. This tract, to which the Kharosthī inscriptions of the third century B. C. are exclusively confined, corresponds to the Gandhara country of ancient India, the chief towns of which were Puskalāvatī-Hashtnagar to the west of the Indus and Taxila-Shah Deri to the east of the river. And it is here, of course, that the Kharosthi alphabet must have originated.

In addition, Sir A. Cunningham has shown that the Kharosthī held always a secondary position and was used even in the earliest times side by side with the Brāhmī. This is proved by the evidence of his coins from Taxila, several of which bear only Brāhma inscriptions or Kharosthī and Brāhma inscriptions, with letters of the type of Aśoka's Edicts. The analysis of the legends, which I have given in my *Indian Studies* No. m, p. 46 ff., shows that those of four types have been issued by traders' guilds and that one is probably a tribal

coin, belonging to a subdivision of the Aśvakas or Assakenoi, who occupied portions of the western bank of the Indus at the time of Alexander's invasion. This result considerably strengthens Sir A. Cunningham's position, as it indicates a popular use of the Brāhma alphabet in the very home of the Kharoṣṭhī.

The next step which is required, is to find the class of alphabets, to which the prototypes of the Kharoṣṭhī belonged. This problem is settled, as Mr. Thomas has first pointed out, by the close resemblance of the signs for da, na, ba, va and ra to, or identity with, the Daleth, Nun, Beth, Waw and Resh of the transitional Aramaic alphabet, and requires no further discussion.

Then eomes the question, how the Hindus of northwestern India can have become acquainted with the Aramaic characters and which circumstances may have induced them to utilise these signs for the formation of a new alphabet. Dr. Taylor, The Alphabet, vol. II, p. 261 f., answers this by the suggestion that the Akhaemenian conquest of northwestern India, which occurred about 500 B. C. and led to a prolonged occupation, probably carried the Aramaic or, as he ealls it, the Iranian, Persian or Bactrian, alphabet into the Panjab and caused its naturalisation in that province. Though it seems to me, just as to Sir A. Cunningham, impossible to accept Dr. Taylor's reasoning in all its details, I believe with Sir A. Cunningham that he has found the true solution of this part of the problem.

One argument in his favour is the occurrence of the Old Persian word dipi "writing, edict" in the Northwestern versions of the Edicts and of its derivatives dipati "he writes" and dipapati "he causes to write", which are not found in any other Indian language. Dipi is undoubtedly as Dr. Taylor himself has stated an Old Persian loanword, and all the three words mentioned point to a Persian influence, dating from the Akhaemenian period. And the Sanskrit and Pali lipi or libi "writing, written document", which does not occur in the Vedie and Epic literature, nor in the ancient works of the Buddhist Canon of Ceylon, but appears first in Sūtras of Pāṇini, a native of Gandhāra (traditional date 350 B. C.), furnishes the same

indication, since in all probability, as Dr. Burnell conjectured, it is a corruption of dipi, favoured by a fancied connexion with the verb lip, limpati "he smears". Equally valuable is a second point, the fact that the territory of the Kharoṣṭhī corresponds very closely with the extent of the country, presumably held by the Persians. Dr. Taylor and Sir A. Cunningham very justly lay stress on the statement of Herodotus (m, 94, 96) who asserts that the Persian satrapy of India paid a tribute of 360 talents of gold dust. They naturally infer that the Indian possessions of the Akhaemenians must have been of considerable extent, as well as that it must have included the greater portion of the Panjab.

But there remain still two gaps which must needs be filled up. The Akhaemenian theory requires it to be shown that the ancient Persians actually used the Aramaic letters and that peculiar circumstances existed which compelled the Hindus to use these letters. The second point is at present particularly important, because the literary evidence regarding the use of writing in India (with which the epigraphic evidence fully agrees) proves that the Hindus were by no means unlettered in the fifth and sixth centuries B. C., but possessed and extensively used an alphabet, which probably was a form of the Brāhmī lipi. As long as it was possible to maintain that the Hindus became acquainted with the art of writing not earlier than 400 B. C., it was, of course, easy to understand, that the use of the Aramaic letters by the conquerors of Northwestern India should have acted as a natural ineentive for their Hindu subjects to form out of these characters an alphabet suited for their own language. But the case becomes different, if it must be admitted that the Hindus possessed already a script of their own before the Persian conquest. With this admission it becomes neccessary to show that there were special circumstances which forced them to use the alphabet of their conquerors.

Both the points just discussed are explained, it seems to me, by certain discoveries, made of late years in Semitic palaeography. M. Clermont-Ganneau's important articles in the Revue archéologique

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Indian Studies, No. 111, p. 5 ft.

of 1878 and 1879 have shown that the Aramaic language and writing, which already in the times of the Assyrian empire occur in contracts and on the official standard weights, were frequently employed for official correspondence, accounts and other official purposes during the rule of the Akhaemenian kings in many different provinces of their empire. Egypt has furnished Aramaic inscriptions on stones and potsherds as well as Aramaic Papyri, addressed to Persian governors; in western Asia and in Arabia both inscriptions and numerous Satrap coins with Aramaie legends have been found, and even Persia has yielded an Aramaic inscription (of which unfortunately no trustworthy faesimile exists) at Senq-Qaleh, midway between Tabriz and Teheran.1 And, I may add, there is also a scrap of literary evidence to the same effect. A statement in the Book of Ezra IV. 7, points to the conclusion that the Aramaic language and writing was well-known in the Imperial chancellerie at Susa. For it is said that a letter, addressed by the Samaritans to Artaxerxes, "was written", as the Revised Version of the Bible has it, "in the Syrian (character) and in the Syrian tongue". The Samaritans would hardly have adopted the "Arāmīt" in addressing their liege lord, if it had not been commonly used in official correspondence, sent out from, or in to the Imperial Secretariat.2 The custom itself, no doubt, has to be explained by a strong infusion of Aramaeans, or of men trained in the learning of the Aramacans, in the lower grades of the Persian Civil Service, among the scribes, accountants, treasurers and mintmasters, and this is no more than might be expected, when a race like the Persian suddenly comes into the possession of a very large empire and becomes the heir of an older civilisation.

Under these circumstances it appears natural to assume that the Persian Satraps carried with them also into India their staff of

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Pπ Berger, Histoire de l'Écriture dans l'Antiquité, p 218 ff., where M Berger pertinently remarks with respect to the last inscription, that it puts us on the road to India.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> As Prof Elling kindly points out to me, a similar inference has already been drawn from the above passage by the authors of the *Kurzgef Commentar z. d. heil.* Schriften d. N. u. A. Test., hg. v. H. Sirack und O. Zöckler; Alt Test., Abth. 8, p. 159.

subordinates, who were accustomed to the use of the Aramaean letters and language. And this would fully explain, how the Hindus of the Indo-Persian provinces were driven to utilise the characters, commonly employed by the scribes and accountants of their conquerors, though they already possessed a script of their own. Kharosthi alphabet would appear to be the result of the intercourse between the offices of the Satraps and of the native authorities, the Indian chiefs and the heads of towns and villages, whom, as the accounts of the state of the Panjab at the time of Alexander's invasion show, the Persians left in possession in consideration of the payment of their tribute. The Hindus probably used at first the pure Aramaic characters, just as in much later times they adopted the Arabic writing for a number of their dialects, and they introduced in the course of time the modifications, observable in the Kharosthī alphabet, for which process the additions to the Arabic alphabet, employed for writing Hindī, furnish an analogy, perhaps not perfect but nevertheless worthy of notice.

In support of these conjectural combinations three further points may be adduced. First, the Kharosthī alphabet is not a Pandit's, but a clerk's, alphabet. This appears to me evident from the cursive appearance of the signs, which has been frequently noticed by others, from its (according to Indian views) imperfect vowel-system, which includes no long vowels, from the employment of the Anusvāra for the notation of all nasals before consonants and from the almost constant substitution of single consonants for double ones. The expression of the long vowels by separate signs, which occurs in no other ancient alphabet but the Brālmī lipi, was no doubt natural and desirable for the phoneticists or grammarians, who developed that alphabet. But it is a useless encumbrance for men of business, whose aim is rather the expeditious despatch of work than philological or phonetic accuracy. Hence, even the Indian clerks and men of business using the Brāhmī, have never paid much attention to their correct use, though they were in-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Indian Studies, No. 111, p. 82
Wiener Zeitschr f d Kunde d. Morgent 1X, Bd.

50 G. Bühler.

structed by Brahmans in the principles of their peculiar alphabet. If, therefore, these signs, which have only a value for schoolmen, do not occur in the Kharoṣṭhī, the natural inference is that this alphabet was framed by persons who paid regard only to the requirements of ordinary life. The other two peculiarities mentioned, the substitution of the Anusvāra for all nasals, standing before consonants, and the substitution of ka for kka, of ta for tta and so forth and of kha for kkha, of dha for ddha and so forth, are clearly the devices of clerks, who wished to get quickly through their work. If thus the Kharoṣṭhī appears to be an alphabet, framed with particular regard to the wants of clerks, that agrees with and confirms the assumption, put forward above, according to which it arose out of the official intercourse between the scribes of the Satraps and those of the native chiefs or other authorities.

More important, however, is the second point, which is intimately connected with the details of the derivation of the Kharoṣṭhī. The originals of the Kharoṣṭhī letters are, it seems to me, to be found in the Aramaic inscriptions, incised during the rule of the earlier Akhaemenian kings. The whole ductus of the Kharoṣṭhī with its long verticals or slanting downstrokes is that of the Saqqārah inscription of 482 B. C. and the probably contemporaneous larger Teima inscription, which Professor Euting assigns to circiter 500 B. C. It is also in these inscriptions that most of the forms occur, which apparently have served as models for the corresponding letters of the Kharoṣṭhī. One or perhaps two seem to rest on forms found in the somewhat later Lesser Teima, Serapeum and Stele Vaticana inscriptions, while three are connected with older letters on the Assyrian Weights and the Seals and Genus from Babylon.

The accompanying Comparative Table<sup>2</sup> illustrates the details of the derivation, as I understand it. Cols 1 and 11 have been reproduced by photozineography from Professor Euting's Tabula Scripturae

<sup>1</sup> Indian Studies. Nr 111, p 41 t, note 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Arranged by Dr W Cartellient and etched by Messes, Angerer & Göschl, of Vienna

Aramaicae, Argentorati 1892, and give the twenty Aramaic signs, which, as I believe, have been utilised by the Hindus, Theth and Ain being rejected by them. In Col. 1 the fat signs belong to the Teima inscription (Euting, Col. 9) with the exception of No. 1, 1, b and No. 9, 1, b—c, which come from the Stele Vaticana (Euting, Col. 12). The thin signs have been taken from the Saqqārah inscription (Euting, Col. 11) with the exception of No. 4, 1, a; No. 9, 1, a; No. 10, 1, b and No. 20, 1, a, which are from the Assyrian Weights and the Babylonian Seals and Gems (Euting, Cols. 6, 8), as well as of No. 17, 1, a—b, which are from the Serapeum inscription (Euting, Col. 12) and of No. 10, 1, a, which Professor Euting has kindly added on once more looking over the Babylonian Aramaic inscriptions.

The signs of Col. 11 have all been taken from Professor Euting's Cols. 14—17, and represent the chief types on the Aramaic Papyri, which M. J. Halevy<sup>3</sup> and others believe to be the prototypes of the Kharoṣṭhī. They have been given in my Table chiefly in order to show that they are not suited for the derivation. Col. 11 gives the oldest forms of the borrowed Kharoṣṭhī letters according to Table 1 of my Grundriss der Indischen Paliiographie, and Col. 11 with the signs, which I consider to be derivatives invented by the Hindus, comes from the same source.

Before I proceed to give my remarks on the details of the derivation, I will restate the general principles which have to be kept in mind for this and all other similar researches.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> According to Dr Taylor these two characters are also, reflected in the Kharosthi. But the sign opposite *Theth* in his Table, *The Alphabet*, vol. II, p. 236, is a late vra, and Ain, cannot be O, as he doubtingly suggests. M. Halévy identifies *Theth* with the letter, which used to be read tha, but is in reality tha and a derivative from ta, see below.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In this as well as in other respects I have to acknowledge Professor Euting's kind assistance, who sacrificed a good deal of time in order to verify the Semitic signs, which I had selected for comparison, in the Plates of the Corp. Inser. Sem. and carefully went with me through my Table during a personal interview in Strassburg.

<sup>3</sup> Journ. Asiatique 1885, p. 251 ff.

- (1) The oldest actually occurring signs of the alphabet to be derived (in this case the Kharoṣṭhī) have to be compared with the supposed prototypes (in this case actually occurring Aramaic signs) of the same period (in this case of ca. 500—400 B. C.).
- (2) Only such irregular equations of signs are admissible as can be supported by analogies from other cases, where nations are known to have borrowed foreign alphabets. Thus it is not permissible to identify the Kharoṣṭhī sign for ja with the Aramaic ga on account of a rather remote resemblance between what the modern researches have shown to be a secondary form of the Kharoṣṭhī palatal media and the guttural media of the Aramaeans.
- (3) The comparison must show that there are fixed principles of derivation.

The latter are given chiefly by the unmistakable tendencies underlying the formation of the Kharosthī signs,

- (1) A very decided predilection for forms, consisting of long vertical or slanting lines with appendages added do the upper portion,
- (2) An antipathy against such with appendages at the foot of the verticals, which in no case allows a letter to consist of a vertical with an appendage at the foot alone;
- (3) An aversion against heads of letters, consisting of more than two lines rising upwards, though otherwise a great latitude is allowed, as the ends of verticals, horizontal strokes and curves may appear at the top.

These tendencies required two Aramaic letters, Lamed (No. 11, 1 and 111) and Shin (No. 19, 1 and 111) to be turned topsy-turvy, and caused in the Shin the development of a long vertical out of the short central stroke, as well as mutilations of some other signs. And it would seem that the aversion against appendages at the foot is probably due to the desire to keep the lower ends of the  $m\bar{a}trk\bar{a}s$  free for the addition of the medial u, the Anusvāra and the ru-strokes which are ordinarily added here. Some other changes, such as turnings from the right to the left, have been made in order to avoid collisions with other signs, while again other modifi-

cations are purely cursive or due to considerations of convenience in writing.

As regards the details, I have to offer the following remarks regarding the Borrowed Signs.

No. 1. The identity of A with Aleph is evident enough (Thomas, Taylor, Halevy). The long stretched shape of the Kharoṣṭhī letter, which leans to the right, makes it in my opinion more probable that it is a simplification of a sign like that from the Saqqārah inscription in Col. 1, a, than that it should be connected with the diminutive letters in Col. 1, b and in Col. 11, which are inclined the other way.

No. 2. Ba is, of course, a slightly modified form of the Beth in Col. 1, a—b (compare Thomas, Taylor and Halevy). The upward bulge next to the vertical has been introduced in order to make the letter with one stroke of the pen, and the bent line at the foot is represented by a prolongation of the vertical in accordance with the principle stated above. The Beth of the Papyri, (when cursive forms are used as in Col. 11, b—c and in Professor Euting's Col. 15 b—c, 16 b—d), is more advanced than the Kharosthi ba.

No. 3. The identity of ga (Col. m) with Gimel (Cols. 1 and n) has been recognised by Dr. Taylor alone. The loop on the right has been caused by the desire to make the letter with one stroke of the pen. It may be pointed out as an analogy that in the late Kharoṣṭhī of the first and second centuries A. D. cursive loops are common in ligatures with ra and ya and that there is a looped ja, exactly resembling a ga, on the Bimāran vase in the word Mumjavata. The Aramaic prototype may possibly have been set up straighter than the forms given in Cols. 1 and 11, and it may be noted that such forms occur already on the Mesa stone and in other old inscriptions, see Euting, Cols. 1 and 3.

No. 4. Da (Col. m) comes, as has been asserted by all my predecessors, from a Daleth like that in Col. 1, a, which is found, as Professor Euring informs me, already on an Assyrian Weight of circiter 600 B. C. The cursive simplification of this letter was therefore ancient in Mesopotamia. It re-occurs in the Papyri, with a slight

modification, compare especially Euting, Col. 14 b. The hook of the da, Col. III, b, which occurs twice in the Aśoka Edicts and survives in the later inscriptions, seems to have been added in order to distinguish the letter from na (No. 13, III, a).

No. 5. The identity of ha (Col. m) with He has not been recognised hitherto. But it seems to me derived from a round He, like the Teima form in Col. 1, a, with the cursive transposition of the central vertical to the lower right end of the curve, which is particularly clear in the letter, given in Col. m, b, a not uncommon form in the Aśoka Edicts. Similar transpositions of inconvenient pendants are not unusual, compare e. y. below the remarks on No. 17. The He of the Papyri, though not rarely round at the top, shows nearly always a continuation of the central bar on the outside of the top-line, and hence is less suitable for comparison.

No. 6. Va has preserved, as all previous writers have acknowledged, exactly the form of the Waw in the Teima inscription, which re-occurs on various later documents as the Ostraka from Elephantine and the Cilician Satrap coins, and which is foreshadowed by the letter of the ancient Assyrian Weights, Euting, Col. 6. The Papyri again offer a more advanced round form, which is common in the Kharosthi inscriptions, incised during the first and second centuries of our era.

Nr. 7. Dr. Taylor alone derives ja (Col. III, a—b) from Zain, apparently relying on the similar Pehlevi letter. The form in Col. III, a, which is found repeatedly in the Mansehra version and survives in the legends of the Indo-Grecian and Saka coins, is, however, without doubt the oldest, and derived from a Zain, like those of the Teima inscription (Col. I, a—b) in which the upper bar has been turned into a bent stroke with a hook rising upwards at the left end. In the second ja (Col. III, b) the lower bar has been dropped in order to keep the foot of the sign free. The Pehlevi letter is no doubt an analogous development. The Zain of the Papyri (Col. II) is again

 $<sup>^4</sup>$  Edict in, 9 m raja iv, 16 in raja,v, 19 in raja,v, 24 in praja,viii, 35 in raja,vii 1 in raja

much more advanced and untit to be considered the original of the Kharoṣṭhī sign.

No. 8. With respect to the representative of the Cheth I differ from all my predecessors. The Aramaic letter, such as it is found in the Saqqārah inscription (Col. 1, a—c), in Teima and various other documents is exactly the same as the Kharoṣṭhī palatal sibilant śa. The pronunciation of the Indian śa comes very close to the German ch in ich, lich etc., and hence the utilisation of the otherwise redundant Cheth for the expression of śa appears to me perfectly regular and normal.

No. 9. The derivation of ya (Col. in) from the Aramaic Yod has been generally assumed, and it has been noticed that the Kharosthi sign is identical with the late Palmyrenian and Pehlevi forms (Eurng, Cols. 21-25, 30-32, 35-39, 58), which of course are independent analogous developments, as well as that it resembles the Yod of the Papyri (Col. II, c and EUTING, Cols. 14-17), where however the centre of the letter is mostly filled in with ink. Still closer comes the first sign (Col. 11, b) from the Stelc Vaticana, and it may be that a form like the latter is the real prototype. But I think the possibility is not precluded, that the Kharosthī ya may be an Indian modification of a form like the more ancient Assyrian Aramaie sign in Col. 1, a, which differs only by the retention of the second bar at the right lower end. The rejection of this bar was necessary in accordance with the principles of the Kharoṣṭhī, stated above, and may therefore be put down as an Indian modification. The height of the Kharosthi ya seems to indicate that its prototype had not yet been reduced to the diminutive size, which it usually has in the Papyri, but which is not yet observable in the otherwise differing letters of the Teima and Saggarah inscriptions.

No. 10. The connexion of ka (Col. m) with the Aramaic Kaph is asserted by M. J. Halevy, but he compares the sign of the Papyri

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> It occurs even in the Papyri though these offer mostly more advanced, rounded forms.

 $<sup>^2</sup>$  Prof. A. Kunn long ago expressed his belief that etymologically  $\delta a$  is derived from ka through  $\chi a$ 

56 G. Bühler.

(Col. II), which is very dissimilar. I think, there can be no doubt that the Kharosthī letter is a modification of the Babylonian Kaph in Col. 1, b, which was turned round in order to avoid a collision with lu and further received the little bar at the top for the sake of clearer distinction from pu. The sign in Col. 1, a, which likewise comes from Babylon, has been added in order to show the development of Col. 1, b, from the oldest form.

No. 11. Lamed, consisting of a vertical with an appendage at the foot had, as stated above, to be turned topsy-turvy in order to yield the Kharosthi la, with which Dr. Taylor and M. Haley have identified it. Moreover, the curve, which then stood at the top was converted into a broken line and attached a little below the top of the vertical, in order to avoid a collision with A. The signs of the Papyri, Col. n, are mostly far advanced and cursive, so that they can not be considered the prototypes of the Kharosthi la.

No. 12. The Kharosthi mu (Col. m, a-c) is, as has been generally recognised, not much more than the head of the Aramaic Mem, Col. 1. The first two forms, which are common in Aśoka's Edicts and the second of which occurs also on the Indo-Grecian coins, still show remnants of the side-stroke and of the central vertical or slanting stroke. But they have been placed on the left instead of on the right. The mutilation of the letter is no doubt due, as has been suggested by others, to the introduction of the vowel signs, which would have given awkward forms, and the fact of the mutilation is indicated by its size, which is always much smaller than that of the other Kharosthi signs. The curved head appears in the Saqqārah Mem, which I have chosen for comparison, as well as on Babylonian Seals and Gems (Euring, Col. 8, e) and in the Carpentras inscription (Euring, Col. 13, e), and the later forms from Palmyra prove that it must have been common. The Mem of the Papyri are again much more cursive and unsuited tor comparison.

 $<sup>^{-1}</sup>$  The ta of the Edicts invariably shows the broken line. The later inscriptions offer instead a curve open below

No. 13. Regarding na (Col. m, a), which is clearly the Nun of the Saqqārah (Col. 1, a—b) Teima, Assyrian and Babylonian inscriptions, it need be only pointed out that the forms of the Papyri are also in this case further advanced than those of the Kharoṣṭhī. The na, given in Col. m, b, is a peculiar Indian development, not rare in the Aśoka Edicts.

No. 14. The identity of sa with the Aramaic Samech (Col. 1) has hitherto not been recognised. Nevertheless the not uncommon form of sa with the polygonal or angular head, given in Col. 111, permits us to assert that also in this case the Gandharians used for the notation of their dental sibilant the sign which one would expect to be employed for the purpose. The top stroke and the upper portion of the right side of the Kharosthi sa correspond very elosely to the upper hook of the Samech of Teima, being only made a little broader. The little slanting bar in the centre of the Samech may be identified with the downward stroke, attached to the left of the top line of sa, and the lower left side of sa appears to be the corresponding portion of the Samech, turned round towards the left in order to effect a connexion with the downward stroke. These remarks will become most easily intelligible, if the component parts of the two letters are separated. Then we have for Samech 4, and for sa 7. The forms, in which the right portion of the head of sa is rounded, are of course cursive. The Teima form of the Samech with the little horn at the left end of the top stroke is unique in the older inscriptions. But the Pahnyrenian letters (Euring, Cols. 24-29, 32-33, 37, 39-40), though otherwise considerably modified, prove that the Samech with an upward twist must have been common. Finally, the corresponding Nabataean characters (Euring, Cols. 46-47), are almost exactly the same as the Kharosthi sa and show that the changes, assumed above, are easy and have actually been made again in much later times. The signs of the Papyri are again far advanced and unsuited for comparison.

No. 15. The identity of pa with Phe is plain enough (Thomas, Taylor, Halevy). The Semitic letter (Col. 1) has been turned round

58 G. Beiler.

in order to avoid mistaking it with A. The form with a hook, attached to the right top of the vertical (Col. III, a) occurs still a few times in the Mansehra version of the Ediets. Usually the hook or curve is placed lower, as in Col. III, b, and it may be noted that in the Mansehra pa it is attached nearly always very high up, in the Shāh-bāzgarhī letter not rarely lower.

No. 16. On phonetic grounds it may, of course, be expected that Tsade should have been used for the Indian ca. But the recognition of the real Kharosthi representative has been impeded by the circumstance that the earlier tables of the alphabet neglect to give the form of ca, which comes closest to the Semitic letter, viz. that with the angular head (Col. in). The tables give only the ca with the semicircular top, though the other form is by no means rare in the Edicts and is used also in the cha (Col. iv) of the same documents and even survives in the late Kharosthī inscriptions of the first and second centuries of our era. If the angular ca is chosen for comparison, it is not difficult to explain how the Kharosthi sign was developed. The Hindus made the top of the Tsade (Col. 1, a-b) by itself, separating it from the remainder of the vertical, and omitted in accordance with the principles of their writing, which do not admit more than two strokes at the tops of letters (see above p. 52) the small hook on the right of the angle. Next, they placed the lower part of the vertical under the point of the angle and in doing so added a small flourish to the top of this line, which in course of time became an important element of their sign. The Tsades of the Papyri (Col. 11) come very close to the Kharosthi and the second even shows the small projection on the left, just below the top. Nevertheless they are only independent analogous developments. For in both, the long line on the left has been made continuous with one stroke of the pen and the hook or curve on the right has been added afterwards. Moreover, in the sign Col. n, b, it is very plain that the small projection on the left of the main line, which makes the letter so very like the Kharosthi ca, has been caused by a careless continuation of the right hand hook across the vertical.

No. 17. The utilisation of the ancient Qoph for the expression of kha in the Brāhma alphabet suggests the conjecture that the curious Kharosthī sign for kha may be derived from the corresponding Aramaic character. And in the Serapeum inscription the Qoph (Col. 1) has a form which comes very close to the Kharosthi kha. Only the upward stroke on the left is shorter and there is still a small remnant of the original central line of the ancient North-Semitic character. The smaller Teima inscription (Euting, Col. 10) has a Qoph, in which the central pendant has been attached to the lower end of the curve (compare above the case of the Kharosthī ha). These two forms, it seems to me, furnish sufficient grounds, for the assumption, that in the earlier Aramaic writing the component parts of the looped Qoph (Col. II, c) were disconnected and arranged in a manner, which might lead to the still simpler Kharosthi sign, where the central pendant seems to have been added to the upstroke on the left in order to gain room for the vowel-signs. To this conclusion points also the first corresponding sign of the Saqqarah inscription (Euring, Col. 11, a) though the top has been less fully developed and the ancient central pendant has been preserved much better.2

No. 18. Ra (Col. m) has been recognised as the representative of Resh by all previous writers. But it deserves to be noted that the sign, which comes nearest to the Kharosthi letter is the character from Saqqārah, given in Col. 1, b.<sup>3</sup> The Papyri offer mostly more advanced forms with top lines sloping downwards towards the right.

No. 19. Regarding Shin (Col. 1) and its Kharoṣṭhī counterpart, the sign for the lingual sibilant şa (Col. 111), see above p. 52. I may add that round forms of Shin appear already on the Babylonian Scals and Gems (Euting, Col. 8).

No. 20. The oldest representatives of the Semitic Taw appear in the dental tha (Col. IV, a), which consists of the old Assyrian

 $<sup>^1</sup>$  Compare the end of l. 1 of the facsimile in M. Ph. Berger's Histoire de l'Écriture, p. 217.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Compare also the sign from the Lion of Abydos, Euting, Col. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Compare also Etting, Col. 7, b.

60 G. Bühler.

Aramaic Taw (Col. 1, a) of the 8th century B. C., 1 or of a slight modification of the very similar Saqqārah letter (Col. 111, 111, b) (turned round from the right to the left) plus the bar of aspiration on the right, about which more will be said below, and in the lingual ta (Col. 111, b—c), where the second stroke on the right in b and on the left in c denotes the organic difference or, as the Hindus would say, the difference in the Varga. In the second form of ta (Col. 111, col. 111, col. 111, and out of such a form the dental ta (Col. 111) appears to have been developed. Its top line has been lengthened considerably and the downstroke has been shortened and bent in order to avoid a collision with ta and ta. The steps, which led to its formation, are therefore (1)  $\not$  or  $\not$  (2)  $\nearrow$  (3)  $\nearrow$ 

With respect to the derivative signs, my views are as follows. (1) The aspiration is expressed by a curve, by a hook or by a straight stroke, which latter, as the case of bha shows, is a cursive substitute for the curve. At the same time the original form of the unaspirated letters is sometimes slightly modified. The curve appears on the right of the get in gha (No. 3, Col. iv) at the top of da in dha (No. 4, Col. iv, a) without any change in the original forms. In bha (No. 2, Col. iv. a) it is attached to the right of ba, the wavy top of which is converted into a simple straight stroke, from the middle of which the vertical line hangs down. The same sign shows also frequently in the Asoka Edicts a hook for the curve and as frequently a cursive straight stroke (No. 2, Col. 1v, b), slanting downwards towards the right. The hook alone is found in tha (No. 20, Col. iv. do.2 which has been derived from the preceding form of ta (No. 20, Col. iv, c) by the addition of a hook opening upwards. The straight stroke alone is found, on the left of the original letter and slanting downwards, in jha (No. 7, Col. iv., and likewise on the left but rising upwards, in pha (No. 15, Col. 1v). In tha (No. 20, Col. 1v, a)

See Indian Studies, No. 111, p. 69

<sup>2</sup> The sign in the table is really the

<sup>\*</sup> There are also examples, in which the stroke is made straight.

the stroke of aspiration appears on the right. It has the same position in *chha* (No. 16, Col. IV) and in *dha* (No. 4, Col. IV, c). But in the former sign the small slanting stroke at the top of the vertical on the left has been straightened and combined with the sign of aspiration into a bar across the vertical. In *dha* the whole head of the unaspirated letter (No. 4, Col. IV, b) has been flattened down and reduced to a single stroke, which together with the sign of aspiration forms the bar across the top of the vertical.

With respect to the origin of the mark of aspiration I can only agree with Dr. Taylor, who explains it as a cursive form of ha, The Alphabet, vol. II, p. 260, note 1. The manner, in which it was attached in each particular case, seems to have been regulated merely by considerations of convenience and the desire to produce easily distinguishable signs. The way in which the hook or curve of aspiration has been used in the Brāhma alphabet is analogous. It is added, too, very irregularly sometimes to the top, sometimes to the middle and more frequently to the foot of the letters, where properly it ought to stand. If the Kharoṣṭhī characters never show in the last mentioned place, the cause is no doubt the desire to keep the lower ends of the signs free from encumbrances, as has been noticed above p. 52.

The device for expressing the lingualisation in ta (No. 20, Col. 1v, b—c) and na (No. 13, Col. 1v, a) is very similar to that sometimes used in the Brāhma alphabet, in order to indicate the change of the Varga or class of the letter. A straight stroke, added originally on the right, serves this purpose in the Bhattiprolu la, in the Brāhma na, na and na. The case of the Kharosthi ta has been stated above in the remarks on the representatives of Taw. With respect to na it is sufficient to point out that it has been developed from the na No. 13, Col. na, na, na, na alight prolongation of the right hand stroke. The case of the lingual na (No. 4, Col. na, na) is doubtful. Possibly it may be derived from an older dental na, like that

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Indian Studies, No. III, p. 73 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See Indian Studies, No. 111, pp. 63, 73.

in No. 4, Col. 1, a, by the addition of a short vertical straight line on the right, which coalesced with the vertical of the da and thus formed the sign with the open square at the head. But it is also possible that the Aramaic alphabet, imported into India, possessed several variants for Daleth, and that the heavier one (No. 4, Col. 1, b) was chosen by the Hindus to express the heavier lingual da, while the lighter or more cursive one was utilised for the dental da.

The origin of the remaining two Kharoṣṭhī eonsonantic signs, the palatal ña (No. 13. Col. IV, b, e) and of the Anusvāra in mam (No. 12, Col. IV) has been already settled by Mr. E. Thomas. He has reeognised that the palatal ña consists of two dental na, joined together, and it may be added that in the Aśoka Ediets sometimes the right half and sometimes the left half is only rudimentary, as shown by the two specimens given in the Table. He has also asserted that the Anusvāra is nothing but a subscript small ma, which proposition is perfectly evident in the form given in the table, less apparent, but not less true in other cases, for which I must refer to Plate I of my Grundriss der indischen Palaeographie.

As regards, finally, the Kharosthi vowel system, and the compound eonsonants (not given in the accompanying table) I can only agree with Mr. E. Thomas, Professor A. Weber and Sir A. Cunning-HAM, that they have been elaborated with the help of the Brāhma alphabet. Among the vowel signs the medial ones have been framed first and afterwards only the initial I, U, E, O (No. 1, Col. 1v, a-d). They consist merely of straight strokes, which (1) in the case of igo across the left side of the upper or uppermost lines of the eonsonant, (2) in the ease of u slant away from the left side of the foot, (3) in the case of e stand, slanting from the right to the left, on the top line of the consonant (mostly on the left side) and (4) in the case of o stand below the top line (compare tho, No. 20, Col. IV, d) or slant away from the upper half of the vertical as in O. The position of the four medial vowels thus closely agrees with that of the corresponding signs of the Brāhma alphabet, where i, e and o stand at the top of the consonants and u at the foot. This circumstance

alone is sufficient to raise the suspicion that there is a direct connexion between the two systems of vowel-notation. And the suspicion becomes stronger, if some further facts are taken into consideration. In the Brāhma alphabet of the Aśoka Edicts the medial e and u are mostly expressed by straight strokes. The medial o, too, consists at least in one case, Delhi Sivalik Pillar Edict, vn. 2, l. 2 (nigohāni) of a straight bar across the top of the consonant, and has the same form frequently in the Bhattiprolu inscriptions as well as in somewhat later documents. Again the medial i of the Girnar version is expressed by a shallow curve, which in many instances is not distinguishable from the medial ā. Thus even the oldest Brāhma documents furnish instances, in which all the four vowels, expressed in the Kharosthi by straight strokes, have exactly the same form, and it is very probable that in the ordinary writing of every day life these cursive forms were in the case of o and i much more frequent than the Edicts show, as well as that they go back to earlier times than the third century B. C. If, finally, the fact is added, that the Kharosthi, like the Brahmi considers the short a to be inherent in all consonants and does not express it by any sign, it becomes difficult to avoid the inference, drawn already by Professor Weber, that the Kharosthi system of medial vowels has been borrowed from the older alphabet.

The marking of the initial *I*, *U*, *E*, *O* (No. 1, Col. IV, a—d) by *A plus* the corresponding medial vowel-sign is, of course, an independent invention of the framer or framers of the Kharoṣṭhī and probably due to a desire to simplify the more cumbersome system of the Brāhmī, which first developed the initial vowels, next used them in combination with the consonants and finally reduced their shapes in such combinations to simple strokes and curves. Similar attempts have been repeatedly made on Indian ground. The modern Devanāgarī has its and and since the thirteenth or fourteenth century, the modern Gujarātī has its *e*, *ai*, *o* and *au*, and

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Indian Studies, No. 111, p. 75 ff.

the Tibetan alphabet, framed out of the *Vartu* letters of the seventh century A. D., expresses even I and U by A plus i and u. These examples show that the idea at all events came naturally to the Hindus and that it is unnecessary to look for a foreign source of its origin.

The rules for the treatment of the compound consonants again agree so fully with those of the Brāhmī, especially with those adopted in the Girnār version, that they can only be considered as copies of the latter.

- (1) Double consonants like kka, tta, and groups of unaspirated consonants like kkha, ttha etc., are expressed by the second element alone, except in the case of two nasals of the same class, where the first may be optionally expressed by the Anusvāra as in amāa or aña. Three times, however, a double ma is used in the word sammao (samyak-pratipatti), Shāhbāzgarhī Ed. ix. 19, xi. 23 and xiii. 5.
- (2) Groups of dissimilar consonants are expressed by ligatures of the signs except if the first is a nasal, for which the Anusvāra is used throughout.
- (3) In the ligatures the sign for the consonants, to be pronounced first, stands above and the next is interlaced with the lower end of the first, except in the case of groups with ra, where ra is almost invariably placed below.\(^1\) The forms of the Kharosthī ligatures are shaped exactly like those of the Brāhmī and, like these, illustrations of the grammatical term sanguktākṣara "a conjunct consonant". The neglect of non-aspirates, preceding aspirates, and of the double consonants, with the exception of the nasals, which can be marked without trouble by the Anusvāra, is, as already pointed out, a clerks' trick and the same as that used in the Brāhmī lipi. The treatment of ra in groups is closely analogous to that adopted in Girnār, where this letter or its cursive representative always occupies the same position, whether it must be pronounced before or after the consonant with which it is combined. There is, however, this

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> There is only one exception in the Mansehra version Ed. v, 24, karļablikare.

difference that in the Girnār Brāhmī ra stands always at the top and in the Kharoṣṭhī invariably at the foot. The one writes e. g. rta for rta and tra, and the other tra both for rta and tra.

These remarks at all events suffice to show that a rational derivation of the Kharosthī from the Aramaic of the Akhaemenian Period, based on fixed principles, is perfectly possible and the attempt has this advantage that it shows some letters, as da, ka and ta, to be closely connected with Mesopotamian forms, which a priori might be expected to have been used by the writers of the Satraps, ruling over the extreme east of the Persian empire. If the ruins of the eastern Persian provinces are ever scientifically explored and ancient Aramaic inscriptions are found there, forms much closer to the Kharosthī will no doubt turn up.

The third and last point, the existence of which has been indicated above, furnishes perhaps the most convincing proof for Dr. Taylor's theory. It is simply this, that Mr. E. J. Rapson has discovered of late on Persian silver sigloi, coming from the Panjab, both Kharoṣṭhī and Brāhma letters. Mr. Rapson was good enough to show me specimens, belonging to the British Museum, during my late visit to England, and I can vouch for the correctness of his observation. I think, I can do no better than quote his paragraph on the Persian coins in India from the MS. of his contribution to Mr. Trebner's Grundriss der Indo-Arischen Philologie und Aterthumskunde, which will appear in Vol. 11, Section 3:—

(5) "During the period of the Achaemenid rule (c. 510—331 B. C.) Persian coins circulated in the Panjāb. Gold double staters were actually struck in India, probably in the latter half of the 4th cent. B. C. [Babelon, Les Perses Achéménides, pp. 1x, xx, 16, Pl. 11, 16—19; 27.] Many of the silver sigloi, moreover, bear countermarks so similar to the native punch marks as to make it seem probable that the two classes of coins were in circulation together; and this probability is increased by the occurrence on sigloi, recently acquired by the British Museum, of Brāhma and Kharoşthī letters."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Babelon, op. cit., p. x1 attributes these countermarks to other provinces of Asia.

This appears to me sufficient to establish the conclusion that the Kharoṣṭhī did exist in India during the Akhaemenian times and did not originate after the fall of the empire. At the same time we learn that before 331 B. C. the Kharoṣṭhī and the Brāhma letters were used together in the Panjab, just as was the ease in the 3<sup>rd</sup> and 2<sup>nd</sup> centuries B. C. (see above p. 45).

In conclusion I may offer a suggestion regarding the name of the script of Gandhāra. The Buddhist tradition derives the term Kharoṣṭhā from the name of its inventor who is said to have been called Kharoṣṭhā "Ass'-lip". I am ready to accept this as true and historical, because the ancient Hindus have very curious names—apparently nicknames. Thus we find already in the Vedas three men, called Śunaḥśepa, Śunaḥpuccha and Śunolāngāla "Dog's-tail", and Śunaka "Little-Dog" is the progenitor of a very numerous race. Again a Kharījangha "She-Ass'-Leg" is according to a Gaṇa in Pāṇini's Grammar likewise the father of a tribe or family.

March 31, 1895.

# Comparative Table of the Perso-Aramaic and the Kharosthī.

|    |                   |                                | Kharosthi           |                 |  |
|----|-------------------|--------------------------------|---------------------|-----------------|--|
|    | Inscrip-<br>tions | Papyri                         | Borrowed<br>Letters | Derivatives     |  |
|    | I                 | II                             | III                 | IV              |  |
| 1  | f ×               | K                              | 1                   | 7177            |  |
| 2  | 49                | נכב                            | 7                   | スズ              |  |
| 3  | ۸                 | 4                              | 4                   | 4               |  |
| 4  | 7 4               | רצר                            | 79962               | 7 7<br>4<br>7 7 |  |
| 5  | 71                | 141                            | 2 2                 |                 |  |
| 6  | 7                 | 777                            | 7                   |                 |  |
| 7  | 22                | 111                            | YY                  | Y               |  |
| 8  | mnd               | Hin                            | П                   |                 |  |
| 9  | 2 43              | 244                            | ^                   |                 |  |
| 10 | 7 7               | 444                            | プ                   |                 |  |
| 11 | LLL               | LLU                            | 7                   |                 |  |
| 12 | 44                | 333                            | 30 40               | ų.              |  |
| 13 | 7)                | 111                            | 5 5                 | 1441            |  |
| 14 | 3                 | +33                            | Y                   |                 |  |
| 15 | 2                 | מצר                            | 「ク                  | 7               |  |
| 16 | John              | <i>1</i> <del>2</del> <b>y</b> | 7                   | *<br><b>*</b>   |  |
| 17 | かり                | <b>פתל</b>                     | 5                   |                 |  |
| 18 | 44                | 777                            | 7<br>7<br>7         |                 |  |
| 19 | V                 | VY                             | T                   |                 |  |
| 20 | r /               | かり                             | 7                   | ナナヨタ            |  |

### Anzeigen.

Leopold Pekotsch, Praktisches Uebungsbuch zur gründlichen Erlernung der osmanisch-türkischen Sprache sammt Schlüssel, 1. Theil, Wien, bei A. Hölder, 1894.

Das Unternehmen des Verfassers, der hiermit etwa das erste Viertel seines Werkes der Oeffentlichkeit übergibt, entsprieht in vorzüglicher Weise einem unleugbaren Bedürfniss, weniger für den Anfänger, dem ein Lehrbuch wie das von Manissadjan vielleieht bessere Dienste leistet, als für den mit den Grundregeln der Grammatik bereits vertrauten Schüler. Jedes der in diesem ersten Heft enthaltenen acht Kapitel bringt in seinem theoretischen Theil eine Fülle sprachlicher Erscheinungen, die sämmtlich auf sorgfältigster eigener Beobachtung beruhen und von denen manehe noch in keinem Lehrbuch zur Erörterung gelangt sind; überall ist dabei das erste leitende Beispiel sehr glücklich gewählt und die Regel - mit Ausnahme von dem etwas ungeschickt abgefassten §. 26, wo es jedenfalls ,Quantität' statt ,Qualität' heissen muss - auf einen einfachen, leieht verständliehen Ausdruck gebraeht. Der grösste Vorzug des Werkes aber liegt in dem reichen Uebungsstoff. Nicht nur, dass er an sich überaus mannigfaltig ist und sieh auf die versehiedensten Dinge erstreckt, die im praktischen Gebrauch des Türkischen zur Bespreehung kommen können, er ist auch so gewählt, dass er den Studierenden weit sehneller und tiefer als irgend ein anderes Hülfsmittel in die eigenthümliche Denkweise und Vorstellungswelt des Osmanen einführen muss. Was der Verfasser in dieser Beziehung auf S. III und IV des Vorworts als sein Ziel bezeichnet, ist ihm in einem Masse gelungen, dass man mit Sieherheit von den übrigen Heften

Entsprechendes erwarten und das Ganze schon jetzt als unersetzlieh für alle diejenigen bezeichnen darf, welche wirklieh in die Sprache eindringen wollen. Dabei ist kaum irgend etwas von dem verwendeten Sprachgut veraltet oder im Absterben, und offenbar hat Herr Pekotsch noch mehr Stoff aus dem in gebildeteren türkischen Kreisen Gesprochenen als aus der jüngsten Litteratur herbeigeschafft. Auch die vorhandenen Wörterbücher erhalten durch das Werk insofern keine geringe Bereicherung, als eine Reihe von Wörtern und Wendungen hier zuerst vollkommen entsprechend wiedergegeben sind; ich verweise nur auf die Uebersetzung von wiedergegeben sind; ich verweise nur auf die Uebersetzung von wiedergegeben sind; ich verweise nur auf die Uebersetzung von wiedergegeben sind; ich verweise nur auf die Uebersetzung von wiedergegeben sind; ich verweise nur auf die Uebersetzung von wiedergegeben sind; ich verweise nur auf die Uebersetzung von wiedergegeben sind; ich verweise nur auf die Uebersetzung von wiedergegeben sind; ich verweise nur auf die Uebersetzung von wiedergegeben sind; ich verweise nur auf die Uebersetzung von wiedergegeben sind; ich verweise nur auf die Uebersetzung von wiedergegeben sind; ich verweise nur auf die Uebersetzung von wiedergegeben sind; ich verweise nur auf die Uebersetzung von wiedergegeben sind; ich verweise nur auf die Uebersetzung von wiedergegeben sind; ich verweise nur auf die Uebersetzung von wiedergegeben sind; ich verweise nur auf die Uebersetzung von wiedergegeben sind; ich verweise nur auf die Uebersetzung von wiedergegeben sind; ich verweise nur auf die Uebersetzung von wiedergegeben sind; ich verweise nur auf die Uebersetzung von wiedergegeben sind; ich verweise nur auf die Uebersetzung von wiedergegeben sind; ich verweise nur auf die Uebersetzung von wiedergegeben sind; ich verweisen die verweise

Die Transscription der Texte ist mit grosser Genauigkeit durchgeführt und bildet in Bezug auf Betonung und Aussprache eine sehr wünschenswerthe Berichtigung dessen, was die Grammatiken über diese bisher stark vernachlässigten Dinge bieten. Nur hätte der Verfasser in der Einleitung angeben sollen, welche Grundsätze er dabei befolgt. Auch wird sich der Leser durch die dem Transscriptionssystem S. viii f. beigegebenen Anmerkungen über die Aussprache einiger Laute nicht befriedigt finden, und eine lautphysiologische Bestimmung namentlich der mit g, kj, gj, ñ und l umschriebenen Laute wäre wohl am Platze gewesen, weil darüber noch unklare Vorstellungen herrschen. Die Anmerkung b auf S. 1x enthält eine sehr riehtige Beobachtung, müsste aber, um keinen Zweifel übrig zu lassen, etwa so lauten: ,ae ist ein kurzes offenes e, noch um einen Grad offener als unser e oder ä in bergen, März'; der von den Lernenden regelmässig gehörte Fehler liegt ja darin, dass sie es geschlossen spreehen (wie in deutsch schnell).

Im Einzelnen möchte ieh mir noch folgende Bemerkungen gestatten:

Uebungsbuch S. 2, Z. 2 v. u. anda. In Parenthese wäre onda hinzuzufügen, da man die Formen von J wohl zu schreiben, aber die von dem gleichwerthigen j immer allgemeiner dafür zu spreehen pflegt, z. B. onsuz statt ansyz. — S. 21: Die Aussprache wāqa'â ist, wenn sie auch vorkommen sollte, zu verwerfen und wāqy'a dafür zu

setzen. — S. 27, Z. 5 v. u. statt "Sohn" l. "des Sohnes". — S. 38, Z. 2 v. u. streiche ,neuerdings' als Austriaeismus. - S. 40, Z. 13 v. u. l. . . . Galata. Der Sirkeği-Bahnhof liegt in Stambul. Die hohe schreiben, weil die Form موبى schreiben, weil die Form aus طوي und dem Berufungssuffix gebildet ist. - S. 45, Z. 5: schr. ausgelassen. — واردر die Antwort يوقميدر ausgelassen. سفره . S. 47, Z. 14 f. l. ,kcin Einsehen'. — S. 49, Z. 3 v. u. sehr. سفره und مراحى. — S. 60 u.: Statt قيابت, das im Arab. nicht existirt, also, wo es aufkommen sollte, unterdrückt werden muss, l. قبالق. — S. 61, Z. 6 سزڭدر Druckfehler für سزڭزدر S. 64, Z. 4 v. u. Sollte wirklich irgendwo vorkommen? — S. 67 u. l. صويتاري statt صويتار alağaq = was zu nehmen ist, ein Guthaben. - S. 72, Z. 12: statt ,kühn' (wofür eher ,frech' gesetzt worden könnte) l. ,zungenfertig'. — S. 73 e ,nur von Volksnamen' ist zu viel behauptet, vgl. استانبولجه. - S. 76, §. 55: Dies betrifft die 3. Pers. Sing. zwar am häufigsten, aber nicht ausschliesslich; so kommt vor طالمشي كيتمشم . . . - S. 75, Z. 1-4: Die beiden Beispiele enthalten zwar Composita, aber nicht, wie die auf S. 74 vorhergehende Regel verspricht, solche, die ,durch einfache Nebeneinanderstellung' gebildet sind; ebenso entspricht S. 81, Z. 5 das Beispiel آرقه جهتى nicht dem Z. 1 f. Gesagten, da hier das Berufungssuffix hinzukommt, mithin آرقه substantivisch gebraucht ist. - S. 84, Z. 6 l. حيلهسز. - S. 86, Z. 9 ff. wäre besser die gewöhnliehe, hier allein richtige deutsche Wendung gebraucht: ,Weit entfernt, sie zu lieben, will er sie sogar . . . . ' -

Schlüssel S. 30, Z. 8, l. awropanýñ. — S. 35, Z. 4 v. u. l. (der Uebersetzung im Uebungsbuch S. 41 entsprechend) قرارتْگ — S. 39, Z. 12 l. ,etwa' für den Austriacismus ,beiläufig'. — S. 41, Z. 4 v. u.: statt شيسى اشيئى (der Barbarismus der Vulgärsprache verdient keine Aufnahme). — S. 59, Z. 6 l. , . . . nicht, der Kerl ist mächtig. Ja, daran denke . .' und Z. 20 ,Haselhühner' statt ,Wachteln'. — S. 60, Z. 4 v. u. l. sél (ar. seil); سيل existirt nicht im Arabischen; auch im Persischen ist سيلاب und سيلاب selten) شيلاب selten) مشيلاب selten) مشيلاب selten) مشيلاب selten)

PLATTS, JOHN T., A Grammar of the Persian Language. Part 1. Accidence. London. Williams and Norgate. 1894. 80. x1 & 343 S.

Das vorliegende Buch kann als die beste neupersische in englischer Sprache geschriebene Grammatik und als eines der brauchbarsten Lehrbücher dieser Art überhaupt bezeichnet werden. Es ist die Frucht von Vorlesungen, welche der Verfasser, ehemaliger Inspector der Schulen der Central-Provinzen Indiens, an der Universität von Oxford als Lehrer der persischen Sprache in den letzten zehn Jahren abgehalten hat.

Ausser der lebendigen Kenntniss des Persischen steht dem Verfasser, wie man aus seinem Buche ersieht, eine gute sprachwissenschaftliche Bildung zu Gebote, die sieh darin äussert, dass er die wichtigsten Resultate der modernen historischen Sprachforschung seiner Arbeit einverleibt hat. Es waren vor Allem J. Darmesteter's Etudes Iraniennes, welche ihm dabei als Führer dienten.

Leider fehlt dem Buehe die Grundlage, nämlich die wissenschaftliche Lautlehre, ohne welche manche in der Formenlehre gegebenen Erklärungen gleichsam in der Luft schweben und es kann infolgedessen von Niemandem, der das vorliegende Buch zum Ausgangspunkte seiner Studien nimmt und eine wissenschaftliche Kenntniss des Neupersischen anstrebt, die Grammatica persica von Vullers oder das soeben erschienene Buch Hübschmann's, Persische Studien, (m. Neupersische Lautlehre, S. 113 ff.) umgangen werden. Auch sonst hat der Verfasser manche der Fragen, welche hätten beantwortet werden sollen, bei Seite gelassen und manehe Irrthümer seinem Führer nachgesprochen.

Beim Substantivum (S. 30) hätte die Frage aufgeworfen werden sollen, welchem der Casus der alten Sprache jene Form, die als Singularstamm und Nominativ auftritt, entspricht. Wie ich dargelegt habe ("Bemerkungen über den Ursprung des Nominalstammes im Neupersischen", Wien 1878. 8°. Sitzb. d. k. Akad. Bd. 88) kann diese Frage nur an der Hand der sogenannten stammabstufenden Nomina beantwortet werden. Daraus ergibt sieh nun, dass in der

heutigen Nominativform des Neupersischen der alte Accusativ steckt. Die Formen פוט , פוט , פוט , פוט , פוט , פוט , אַנידער, אַרוּלוּר , אַרוּלר , können nur den Accusativen awest. pitarem, mātarem, brātarem, dātārem, gereptārem, jawānem, urwānem entsprechen,¹ und ebenso müssen אוֹב , בער auf die Accusative ćarema, ćašhma, dāma (von den Neutralstämmen ćareman-, čašhman-, dāman-) zurückgehen. Wenn daher der moderne Perser sagt אוֹנף אָר , so entspricht dies keineswegs dem alten altpers. brātā hja piðra, sondern es ist aus brātaram hja pitaram hervorgegangen. — Dies darf uns nicht auffallen, da doch z. B. اسپان مردان عردان مردان nuzweifelhaft einem alten aspānām hja martijānām entspricht.

Die Erklärung des Plural-Suffixes -hā aus -āxam, dem Ausgange des Genitivs Plur. des Personal-Pronomens, welche Darmesteten bietet und der Verfasser von diesem Gelehrten annimmt (S. 34), ist unrichtig, da, wenn wirklich -āxam zu Grunde läge, dann das Suffix höchstens -ax, nicht aber -hā lauten könnte. Eher möchte ich bei der völligen Identität des Pahlawi-Plural-Suffixes -ihā mit dem Adverbial-Suffix  $-ihar{a}$  (z. B. ישטיי, ישטיי, ישטיי, איטטיי, von denen ich das letztere aus dem alten  $ja\Im \bar{a}$  crkläre ("שניט" = awest.  $da\bar{e}n\bar{a}$   $ja\Im \bar{a}$ ), an einen Zusammenhang beider Bildungen glauben. Diese Ansicht fände eine Stütze in der Verwendung des Suffixes -ān, welches sowohl als Plural-Suffix als auch im Sinne eines Adverbial-Suffixes (z. B. = بامدادان بامدادان S. 245) fungirt. Doch scheint mir eher ein Zusammenhang des neupers. -hā mit den Plural-Suffixen des Kurdischen: -te, -dā (z. B. kelešete ,Räuber', ševānite ,Hirten') und des Ossetisehen -tha, -thä (vgl. meine Abhandlung Beiträge zur Kenntniss der neupersischen Dialecte. 11. Kurmängi-Dialect, die Kurdensprache'. Wien. 1864. 8°. Sitzb. d. k. Akad. Bd. 46) vorzuliegen und eine alte Abstract-Bildung dahinter zu stecken.

Bei den Numeralien (S. 69) hätte der Verfasser das z in בונגא. בונגא, השונגא, רפונגא, השונגא, משונגא, משונגא, מווינגא, השונגא, רפונגא, מווינגא, השונגא, רפונגא, מווינגא, השונגא, הפונגא, seiner Grammatik bereits die richtige Erklärung gegeben hat.<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Bemerkung, welche der Verfasser auf S. 246 über جوان macht, beweist, dass er von dem vorliegenden Thatbestande keine rechte Vorstellung hat.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. über dieses Thema weiter unten S. 75.

Bei der Verbindung der Zahlen mit Substantiven mittelst bestimmter Kategorien-Ausdrücke (اس bei Menschen, الني bei Pferden, الني bei Elefanten u. s. w., S. 72) ist der analoge Vorgang in den einsilbigen Sprachen Ost-Asiens (vgl. meinen Grundriss der Sprachwissenschaft, п. 2, S. 353, 376, 413) und im Malayischen (اورغ Mensch باورغ ,Frucht' bei menschlichen Wesen, ايكر ,Schweif' bei Thieren, باتغ ,Stamm' bei Bäumen, Stangen und allen langen Objecten u. s. w.) zur Vergleichung heranzuziehen.

Das Verbum (S. 134 ff.) ist nicht mit jener Klarheit behandelt, wie dies bei der Wichtigkeit dieses Redetheiles wünschenswerth wäre. Der Verfasser hätte gleich am Beginn des betreffenden Abschnittes angeben sollen, mit welchem Material der alten Sprache der ganze Organismus dieses Redetheiles aufgebaut worden ist. Bekanntlich sind es, wenn man von den beiden Formen des Subjunctivs (بواد , کناد) und des Imperativs (کناد) absieht, blos zwei Formen der alten Sprache, welche dem Verbal-Organismus des Neupersischen zu Grunde liegen, nämlich das Präsens (der Verfasser nennt dies irrthümlich the aorist stem) und das Participinm Perfecti passivi in ta. Wenn der Verfasser in letzterer Beziehung von einem infinitive stem spricht, so hat dies wohl seinen Grund darin, dass er der Autorität der persischen Grammatiker gefolgt ist. welche dem Infinitiv des Neupersischen dieselbe Bedeutung wie dem arabischen

Das. was der Verfasser über den Ursprung der Personal-Suffixe des Verbums bewerkt, ist ungenügend; er hätte das, was ich in meinem Aufsatze 'Bemerkungen über die schwache Verbalflexion des Neupersischen', Wien 1874. 8° (Sitzb. d. k. Akad. 77) und in der Теснмек'schen Zeitschrift w, 97 ff., darüber geschrieben habe, berücksichtigen sollen. Mein Aufsatz bei Теснмек hätte besonders auf S. 170 herangezogen werden sollen, ohne welchen die Formen "L, welche den alten Formen amahj. astā entsprechen, vollkommen räthselhaft bleiben müssen.

Dass ich Recht habe, die beliebte Erklärung von عست = abzulehnen und an dem Ursprunge von مستم aus awest.

histāmi festzuhalten (vgl. diese Zeitschrift vm, S. 99), beweisen des Verfassers Darlegungen auf S. 171, wo er sagt خدا بهترین پادشاهان sei ,God is the best of the kings' (türkisch ,c., negat. در ایوق , negat. در باید ,cod is, God exists' (= türkisch ,et am ,c.). — Daher ist sein Schluss ,Again مست (von dem er ausdrücklich sagt, es werde nie, gleich است, as a simple eopula gebraucht) is made the stem to form the remaining persons of the present' ganz falsch. — Das Richtige habe ich in dieser Zeitschrift vm, S. 99 dargelegt.

Dass im Praeteritum die Personalzeichen des Hilfsverbum ah stecken, wie der Verfasser S. 174 bemerkt, scheint mir nicht richtig zu sein; das Praeteritum, das ursprünglich nichts anderes war als das Participium perfecti passivi, ist keine zusammengesetzte Form, sondern eine ziemlich späte mit den einfachen Personalsuffixen des Praesens bekleidete Analogiebildung (vgl. meine Abhandlung "Bemerkungen über den Ursprung des Praeteritums im Neupersischen." Wien 1895. Sitzungsber. der kais. Akad. Bd. cxxxii, i. Abh.).

In شمردن (S. 140) steckt nicht awa + mar, sondern abi + mar (hmar). Bei درودن (S. 141) ist nicht dru als Wurzel anzusetzen, sondern drap (δρέπω, δρέπανον). پرسیدن von fras abzuleiten ist völlig unrichtig; es ist pars (eigentlich ein Denominativum desselben parsa $jar{a}mi$ ) anzusetzen. افزودن (S.~144) sind falsch etymologisirt. پالودن (ebends.) kann nicht auf pati-ā-lu zurückgehen, da es für pallūdan = pat-lūdan steht. Bei بالودن (ebends.) hätte die Wurzel als altp. bard = awest. barez (wie S. 213 Note) oder richtiger ward (skr. wardh) angegeben werden sollen. Bei شنودن hätte das neupersische š gegenüber dem altiranischen s (sru) einer Erklärung bedurft. آصختن (S. 154) können un**m**öglich von *mis* abgeleitet werden, da غميختن ظميسم ,آميسم und das Präsens ثميشتن ,آميشتن أميسم (vgl. نویسم بوشتن von ni + pis) lauten müssten. Es liegt hier  $\mu i \chi$ , μιγ zu Grunde. همى aus dem awestischen hama θα abzuleiten (S. 165) geht nicht an, da zwischen-vocalisches altes 9 im Neupersischen nie in j übergeht; es ist, wie ich (vgl. diese Zeitschrift v, S. 64, und dann noch weiter unten S. 82) nachgewiesen habe, hier ein altpersisches  $hamaij \ (= ham\bar{a} + it)$  vorauszusetzen.

In dem Suffixe -tār (S. 257), das Nomina agentis, patientis und actionis bildet, sind, wie ich bereits (,Beiträge zur Kritik und Erklärung des Minoig Chrat. Wien 1892. S. 8, Note 1. Sitzungsber. der kais. Akad. Bd. cxxv) bemerkt habe, die beiden Suffixe -tar (Mase.) und -tram (Neutr.) vereinigt. Die Suffixe -jar und -er (S. 258) können nur von altir. -dara = altind. -dhara stammen; der Unterschied zwisehen beiden besteht darin, dass in dem ersteren das wurzelerweiternde a gelängt wurde, während es in dem letzteren kurz geblieben ist. Das Wort سترون (S. 260) als ,mule like' zu erklären, es also mit ist bekannt- سترون zusammen zu bringen, geht doch nieht an; سترون lich mit dem altind. starī, arm. στεῖρα, griech. στεῖρα, lat. sterilis, got. stairō identisch (Horx, S. 158, Nr. 716). Das Wort باربد wird wohl anders zu deuten sein, als es der Verfasser auf S. 261 thut; ich glaube, cs ist niehts anderes als eine, mit Anlehnung an بربط, das griechische βάρβιτος, βάρβιτον, welches Strabo bekanntlich für ein Fremdwort erklärt, entstandene Bildung. Der Verfasser weiss, wie aus S. 251 hervorgeht, dass die Pahlawiform von etit, mit w anlautet (vgl. auch arm. /www.); trotzdem bringt er S. 264 DARMESTETER's unmögliche Etymologie dieses Wortes als = altpers. abāćari ,eomitii loeus' vor. Die einzig richtige Ableitung dieses Wortes habe ieh in dieser Zeitschrift IV, S. 308 gegeben. In الجاب, field of battle' (S. 264) steekt nicht , اكا, deed, action', sondern das altpersische  $k\bar{a}ra$ - ,Heer' = got. har-ja- (Nom. harjis), unser Heer' (Horn, S. 185, Nr. 834).

Zum Schlusse kann ieh dem Verfasser einen Vorwurf nicht ersparen, nämlich den, dass er es unterlassen hat, auf den Köpfen der einzelnen Seiten die Paragraphen zu bezeichnen. Bei vorkommenden Rückverweisungen ist es oft nicht leicht, den betreffenden Paragraphen gleich zu finden.

FRIEDRICH MULLER.

## Kleine Mittheilungen.

<sup>1</sup>Die neupersischen Zahlwörter von 11—19. — Wenn man die Etymologien der neupersischen Zahlwörter von 11—19 bei Horn genauer durchgeht, so sieht man bald, wie oberflächlich der dünkelhafte Iranolog gearbeitet hat, und welch haarsträubender Unfug von den sogenannten "Junggrammatikern" mit dem Terminus "Analogiebildung" getrieben wird.

Bekanntlich zerfallen die Zahlwörter von 11—19 im Neupersischen in zwei Reihen, nämlich 1. die Zahlwörter 14, 17, 18, welche als einfache Zusammensetzungen von 4 + 10, 7 + 10, 8 + 10 auf den ersten Blick sich verrathen und 2. die Zahlwörter 11, 12, 13, 16, 19, in denen zwischen der kleineren und der grösseren Zahl ein Element, dessen Hauptbestandtheil z ist, zu Tage tritt.

In die zweite Reihe gehört sicher auch der Ausdruck für 15 = ينجده Dieses پانزده kann nicht aus پانزده entstanden sein, sondern muss als eine Zusammenziehung von پنجزده erklärt werden.

Die Uebersicht der beiden Reihen ist die folgende:

| 1. Reihe.             | п. Reihe.         |  |  |  |
|-----------------------|-------------------|--|--|--|
| چارده odcr چهارده 14. | یانرده oder یازده |  |  |  |
| هفتده .17             | دوازده .12        |  |  |  |
| هشتده .18             | سيزده .13         |  |  |  |
|                       | يانزده .15        |  |  |  |
|                       | شانزده .16        |  |  |  |
| _                     | نوازده .19        |  |  |  |
|                       |                   |  |  |  |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Manuscript dieser Mittheilungen war vor dem Erscheinen der "Persischen Studien" H. Hübschmann's der Druckerei übergeben worden.

يانزده بيازده و vergleicht Horn, S. 251 (Nr. 1122) mit awest. aēwadasa, findet also an dem z oder nz nichts Auffallendes. Auf S. 128 (Nr. 576) findet sich دوازده verzeichnet, mit der Erklärung, dass die neupersische Form eine "Analogiebildung" ist. Auf S. 168 (Nr. 763) steht مسيزده auch als "Analogiebildung" bezeichnet. Auf S. 170 (Nr. 770) findet sich مشانزده welches nach Horn durch das ihm vorhergehende بانزده beeinflusst worden ist. Auf S. 234 (Nr. 1048) wird endlich بانزده abgehandelt, das für eine "Analogiebildung" statt nudeh erklärt wird.

Also lauter 'Analogiebildungen', ohne dass man dabei erfährt, wo das Prototyp aller dieser 'Analogiebildungen' zu suchen ist.

Wenn Horn, wie es für den Verfasser eines "Grundrisses der neupersischen Etymologie" eine Pflicht war, seine Vorgänger überall berücksichtigt und eitirt hätte (Horn eitirt aber blos "Junggrammatiker" und aus leicht begreiflichen Gründen seinen Ordinarius Nöldere), dann hätte er vor allem anderen Vullers Grammatica linguae Persicae ed. 11 nicht überschen dürfen. Dort hätte er pag. 184 die richtige Erklärung des räthselhaften z aus jl., awest. haća gefunden und wäre nicht in die Nothlage gekommen, seine Leser mit der faulen Ausrede der "Analogiebildung" abzuspeisen. Falls Horn durch Vullers nicht überzeugt ist, dann rathe ich ihm, wegen der slavischen Zahlwörter von 11—19, welche hier zur Vergleichung herangezogen werden müssen, bei Brugmann 11, S. 489 nachzulesen.

Aus unserer Darlegung dürfte wohl Jedermann klar geworden sein, dass hier keine Analogiebildungen, sondern Neubildungen vorliegen.

Neupersisch استخوان. — Dieses Wort verzeichnet Horn a. a. O. S. 21, Nr. 85, ohne es bis auf den handgreiflichen Zusammenhang mit استد (ebend. S. 20, Nr. 81) zu erklären. Nach meiner Ansicht ist استخوان entweder als Plural (im Sinne eines Collectivums) oder, was mir wahrscheinlicher vorkommt, als eine mittelst des Suftixes -ān (vgl. weiter unten گران) später gebildete Form auf ein vorauszusetzendes altiran. astahwa-, das mit dem griech. δοτέον (= δοτεοδον nicht aber δοτεδον oder δοτερον) identisch ist, zurückzuführen. Wegen

des griech.  $\delta\sigma\tau\acute{e}o\nu=\delta\sigma\tau\epsilon\sigma\digammao\nu$ , vergl. man das Imperativsuffix 2. Pers. Singul. des Mediums  $\lambda\acute{v}o\nu=\lambda\nu\epsilon\sigma\digammao$ .

Neupersisch افزودن. — افزودن, zunehmen' führt Horn (S. 23, Nr. 96) auf ein vorauszusetzendes awest. aivi-saw zurück. Nach den Lautgesetzen kann nur altind. abhi-ýan (abhi-ýājatē) zu Grunde liegen.

Neupersisch انباشتن اوieitet Horn (a. a. O., S. 26, Nr. 111) von awest. hām + par ab. Diese Etymologie stammt von Spiegel; sie wurde von Vullers im Supplem. Lex., pag. 36, b verworfen. Vullers bezieht انباشتن richtig auf bar mit Bezug auf hām-baretar-, hām-bereða-, hām-bereðva-. Ich mache darauf aufmerksam, dass, wenn die Ableitung unseres Wortes von par richtig wäre, die dem Pahlawi entlehnte armen. Form إلى المناسبة الم

Neupersisch اوى — Horn (a. a. O. S. 31, Nr. 136) erklärt على aus dem altpers. awa + hja, hic qui'. Wenn auch diese Erklärung mit den Lautgesctzen des Neupersischen im vollen Einklang sich befindet, so ist sie dennoch unrichtig. — اوى muss genau so wie من erklärt werden, ist also als = altpers.  $awahj\bar{a}$  aufzufassen.

Horn bemerkt an der betreffenden Stelle: وى und وى sind im Neupersischen zwei Doubletten ohne jede Bedeutungsnuance', ohne dabei وى zu deuten. Nach meiner Ansicht kann hier von Doubletten ebensowenig die Rede sein, wie bei  $r\bar{v}z$  und  $r\bar{u}z$ ,  $p\bar{v}$  und  $p\bar{v}$  u. s. w., da وى nichts anderes als eine an die Aussprache  $\bar{u}i$ ,  $\bar{u}j$ , statt  $\bar{v}i$  sich anlehnende orthographische Umbildung von وى repräsentiren dürfte.

Die weitere Bemerkung Horn's: , wird dann auch im Sinne des latein. -plex verwendet', ist schülerhaft, da dieses , mit dem Pronomen , gar nicht zusammenhängt, sondern das altind. widhā (vgl. Bohtlingk-Roth, Sanskritwörterb. unter widhā) reflectirt.

<sup>1</sup> Oder ist  $egg = wahj\bar{a} \ (awahj\bar{a} \ \text{mit Aphärese des anlautenden } a)$ ?

Neupersisch אָלָ. — אָלָּצ, Blatt' führt Horn (S. 47, Nr. 203) auf das im Zand-Pahlavi Glossary enthaltene warękahē zurück. — Ich mache darauf aufmerksam, dass פָנָב im Arabischen "Blatt' bedeutet, das aber dem Persischen nicht entlehnt sein kann, da es im Hebräischen als איר wiederkehrt.

Nr. 191) richtig von altpers. uparij, awest. upairi, Pahl. o abgeleitet.

— In der Note 2 unterlässt es der grosse Sprachforscher nicht ausdrücklich zu bemerken: Pahl. barīn "höchster". — Das ist für einen speciellen Kenner des Pahlawi doch zu stark! (Vgl. diese Zeitschrift vi, S. 306.)

Neupersisch پرخاش, — پرخاش, Kampf, Streit' fehlt bei Horn. Ich führe es auf ein altiran. parikarša- (vgl. Sanskr. parikarša-) zurück und vergleiche damit in Betreff der inneren Sprachform das griech.  $\pi \delta \lambda \epsilon \mu o \varsigma$ , Krieg', das mit  $\pi \dot{a} \lambda \eta$  zusammenhängt und ursprünglich ,Ringkampf' bedeutet. Das neup.  $\chi = k$  darf nicht auffallen; wir finden denselben Wechsel bei kan, in کشی = خشی (awest. kašha-) u. s. w.

Neupersisch אָפָל , שָּלַ , אָבָּל , אַבּל , אַבּל

Meupersisch تاراج ... تاليدن und تاراج direptio, praedatioʻ und بتاليدن, praedatiʻ (unbelegt und blos von dem Lexicon Farhang-i-

šu'ūrī citirt) kommen bei Horn nicht vor. Ich beziehe sie auf die altindische Wurzel  $t_l$ 'd "durchbohren, spalten".

Neupersisch خاخیدن. — Vullers citirt (Lex. Pers.-Lat. 1, pag. 634, b) خاخیدن, calcare, conculcare pedibus' mit der Bemerkung; sine exemplo. Verbum dubium.' — Dieser Bemerkung kann ich nicht beistimmen. Ich halte das Verbum, wenn es auch bis jetzt nicht nachgewiesen werden konnte, für echt, da es unzweifelhaft eine Denominativform des awest. haxa-, Fusssohle' (Horn, S. 279, Nr. 104) ist. — خاخیدن hat die Form خکیدن neben sich, für welche Vullers (a. a. O., pag. 711, b) einen Vers aus میر نظمی beibringt. Dabei meint er خکیدن بخاخیدن بخاخیدن wird das bei Horn unter dem ,verlorenen Sprachgut' citirte Wort hax ausser allen Zweifel gestellt.

Neupersisch خرما ,Dattel' fehlt bei Horn. Es ist in der That ein räthselhaftes Wort, besonders wenn man weiss, dass die (dem Pahlawi entlehnte) Form des Armenischen سوالسا lautet. Von سوالسا muss jedenfalls bei der Bestimmung der Etymologie ausgegangen werden.

Was die Etymologie von مرما anbelangt, so möchte ich es auf ein vorauszusetzendes altiranisches armawan-, armāwan- zurückführen, im Sinne von 'alimentarius' von einem vorauszusetzenden ar-man- == latein. alimentum.

Neupersisch زندان — زندان ,Gefängniss' führt Horn (a. a. O., S. 149, Nr. 671) auf ein vorauszusetzendes awest zaēna-dāna-, ursprünglich ,Waffen-Arsenal', zurück. Angesichts der in die Augen springenden sachlichen Unmöglichkeit, ein ,Waffen-Arsenal' als ,Gefängniss' einzurichten, da man ja den Gefangenen bei einer ausgebrochenen Revolte dadurch den Sieg förmlich in die Hände spielen würde, muss man eher an zaēno-dāna- (= zaēnah + dāna-) ,Bewachungs-Ort' denken. — Ich mache aber darauf aufmerksam, dass im Mongolischen das ,Gefängniss' gindan heisst. Hängen neup.

und mong. gindan zusammen? — Arm. קינטוט kann, wenn נטטוט = zaēno-dāna ist, nicht dem Palılawi, sondern erst dem Neupersischen entlehnt sein.

Neupersisch بياسخ . — پياسخ führt Horn (a. a. O., S. 160, Nr. 724) auf awest. saqārē (Jasna xxix, 4), sāqēni (Jasna lii, 5), μως dagegen (ebend., S. 62, Nr. 275) auf ein vorauszusetzendes awest. paiti-sanhwa- (mit Darmesterer, Études Iraniennes i, 79, respective Ascoli) zurück. Dies ist nicht richtig, da beide Formen von einander nicht getrennt werden dürfen. Neup. پاسخ ist, wie das armen. ywwwwwhite (= pati-suxan-ja-) beweist, auf passux = pat-suxan zurückzuführen. Und suxan ist weder sanhwa- noch auch saqārē, sāqēni,¹ (wo neben, oder richtiger vor Bartholomae, Justi, Zend-Wörterbuch, S. 293, b von Horn hätte citirt werden sollen), sondern ist auf ein vorauszusetzendes altpers. sāhana-, awest. sanhana- = altind. šāsana-zurückzuführen. suxan steht also für sanhan.

Neupersisch شام (vgl. Horn a. a. O., S. 169, Nr. 768 und Hübschmann, Persische Studien, S. 79.) — Ob nicht auch türk. اخشام zur Vergleichung heranzuzichen ist?

Neupersisch sus. — Horn (S. 192, Nr. 863) bringt sus mit dem gotischen huljan, dem latein. celare in Verbindung und bemerkt, das Suffix desselben sei speeifisch iranisch. Dagegen bemerkt Hübschmann (Persische Studien, S. 88), dass diese Etymologie unsieher ist, da im Neupersischen ein Suffix -āh nicht vorliegt. Nach Hübschmann dürfte sus, wegen des kurdischen kulāw, eine Form kulāf im Pahlawi voraussetzen. Dieses kulāf beziehe ich nun auf das türkische subjudie (= Pahl. kulāfak?), welches bekanntlieh auch in die slavischen Sprachen und ins Magyarische übergegangen ist.

Neupersisch گرای. — Hors stellt (S. 200, Nr. 898) dieses Wort richtig mit altind. guru- zusammen und bemerkt dabei: "Die Grund-

 $<sup>^1</sup>$  Auf das q dieser beiden Worte darf man nicht Gewicht legen, da es nicht mehr bedeutet als das q in  $spentaqj\bar{a}$ ,  $qj\bar{e}m$  und anderen der Sprache des älteren Awesta angehörenden Ausdrücken

form hatte einen r-Vocal.' — Hübschmann (Persische Studien, S. 91) frägt: Neup.  $gir\bar{a}n$ , schwer' = altp.  $gr\bar{a}na$ -? — Dies ist nicht richtig, da يزدان ,مسلمان , زبان , دهان ebenso zu beurtheilen ist wie يزدان ,مسلمان , زبان , مسلمان , وبان , وبان , مسلمان , وبان ,

Neupersisch & , verloren, verschwunden' fehlt bei Horn. Ich erkläre & = altiran. gumna = gub-na- (wie & = kamna- = kab-na-) und beziehe es auf das altslav. gübnöti ἀπόλλυσθοι (Μικιοsich, Lex. palaeoslov.-graeco-latinum, pag. 150, a).

Neupersisch פֿפָל אַפּרָאָ , auch פֿפָל אָפּרָאָ , אָפָרָאָ , מָפּרָאָ geschrieben, ,armentum boum vel bubulorum fehlt bei Horn. — Es ist ein Compositum, bestehend aus awest. gaō- und einem vorauszusetzenden altiran. wāra-, welches Vullers (unter פּרָאָרָא) bereits richtig in dem altind. wāra- erkannt hat. — Bei Horn ist demnach S. 37 hinter Nr. 161 neben אָרָא, יִרָּא , Pferd' und אָרָא, יִרָּא , Mauer, Schutzwall' noch אָרָא, יִרָּא , Heerde' einzufügen.

Neupersisch ماليدن بونايد, reiben, glätten' wird von Horn (a. a. O. S. 214, Nr. 962) aus awest. marz (maręzaiti), altind. marģ (mārṣṭi) erklärt. Auf marz wird auch مشتن zurückgeführt, welches Horn S. 220, Nr. 983 als eine Doublette von ماليدن bezeichnet. Auf S. 12, Nr. 49 wird آمريدن, verzeihen' aus awest. ā-marz erklärt.

Da wir im Neupersischen Formen wie برز (Horn, S. 46, Nr. 198) von awest. warz-, اندرز (Horn, S. 122, Nr. 549) von awest. hām+darz, (Horn, S. 155, Nr. 702) = awest. spęręza-, مرز (Horn, S. 218, Nr. 974) = awest. męręzu- begegnen, worin awestischem rz im Auslaute wieder im Neupersischen rz entspricht, so kann ماليدن, welchem ماليدن zur Seite stehen, nicht auf die awestische Wurzel marz zurückgeführt werden.

Die Formen رومال , رومال , گوشهال گوشهال , رومال , گوشهال , گوشهال , بستهار nur auf vorauszusetzende altpers. dasta-marda-, rauda-marda-, gauša-marda- zurüekgehen und ist demnach neup. ماليدن mit Vullers auf altind. mard (vgl. باليدن = altind. nard und باليدن = awest. ward, altind. wardh) zu beziehen.

Wenn ماليدن ohne ماليدن, رومال رومال رومال وومال da stünde, dann könnte man wohl, um seine Abstammung von awest. marz aufrecht zu halten. auf بالشي ,hoeh', بالشي ,Kissen' = awest. baręzah- und awest. baręzis- sich berufen, worin an Stelle des alten rz im Neupersischen l uns entgegen tritt. Diese Vertretung erseheint aber hier blos im Inlaute und ist auf den Weehsel von d und z im West-Iranischen zurückzuführen. Man hat also bei بالشي ,بالا von den west-iranischen Formen bardah-, bardisa- auszugehen.

Ob man, um die Identificirung von ماليدن mit marz zu retten, einen theilweisen Uebergang des letzteren in mard annehmen könne, dies zu entscheiden will ieh Anderen überlassen.

Neupersisch نكوهيدن. — نكوهيدن, vituperare, eontemnere, male loqui' kommt bei Horn nicht vor. Das Wort wurde bereits von Vullers richtig auf das altind. kuts bezogen. Aus altind. kutsa- wurde altiran. kusa-, neup. kūh- wie aus altind. matsja-, altiran. masja-, neup. ووworden ist. Mit neup. نكوهيدن identifieire ieh Pahl. الواتاتيا، das ieh für einen Sehreibfehler statt الواتاتيا، halte.

Neupersisch می همی. — Ich habe in dieser Zeitschrift v, S. 64 همی auf ein vorauszusetzendes altpers. hamaj = hamā-it zurückgeführt und همیشه damit in Verbindung gebracht. Hübschmann (Persische Studien, S. 106) meint, dass aus altpers. hamaij im Neupersischen هم ebenso wie neupers. می همی ebenso wie neupers. منی = altper. naij beurtheilt werden muss. Das altpers. naij hat unter dem Schutze des Accentes (نیامد بنیاید sprich: náj-ājad, náj-āmad) die unregelmässige Form naj, nē gerettet: dasselbe muss auch bei dem gleich behandelten hamaij, maij (میامد میاید, sprich: míj-ājad, míj-āmad) der Fall gewesen sein.

Neupersisch هوش (Bemerkung zu vm, S. 191). — Awest. ušhi bedeutet 1. "Verstaud. Einsicht, Sinn". 2. "die beiden Ohren" (Hübschmann, Persische Studien. S. 106 zu Horn, Nr. 1111). Horn schreibt an der betreffenden Stelle: "Die abgeleitete Bedeutung "Verstand" aus der ursprünglichen "Ohr" ist erst mittelpersisch." — Dies ist

deswegen ganz unrichtig, weil für das awest. ušhi beide Bedeutungen, sowohl "Verstand" als auch "die beiden Ohren" neben einander eitirt werden. Und dann, wer kann beweisen, dass ušhi "Verstand" und ušhi "die beiden Ohren" wirklich zusammenhängen, da es immerhin möglich ist, dass beide von Haus aus verschiedene Formen später lautlich zusammengefallen sind. Es ist daher für die Erklärung von هوش das awest. ušhi in der Bedeutung "Ohr" gar nicht heranzuziehen, sondern blos ušhi "Verstand, Einsicht, Sinn" zu eitiren.

Armenisch und Baumwollstoff bedeutet, fehlt unter den von Hübschmann in ZDMG. xlvi, S. 226 ff. behandelten semitischen Lehnwörtern des Armenischen. Es ist identisch mit syr. 44 (Brockelmann, p. 317, b).

Arabisch cias, hebr. cia. — H. Schuchard bespricht in seiner an A. Leskien zum 4. Juli 1894 gerichteten Gratulations-Schrift das slavische (russ.-poln.-čech.) raz, mal', das eigentlich "Schlag' bedeutet. Damit stimmen nun der inneren Form nach arab. cias, hebr. cias, welche unser "mal' wiedergeben, aber ursprünglich "Schlag' bedeuten, überein. — Arm. wingund (vgl. diese Zeitschrift vii, S. 99) von gam "gehen". stimmt wieder mit arab. cias, "Schrift", "Jo, "Vorübergang", welche beide unser "mal' ausdrücken.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Damit stimmt das, was Fleischer, S. 226, b bemerkt, nämlich אלמנטר sei "legatus, nuncius publicus" אלמנטר Dagegen ist Fleischer's Annahme אלמנטר sei = latein. praemonitor unrichtig.

Die Sajābidžah. — M. J. de Goeje theilt in seiner interessanten Abhandlung De Sajābidja (Festbundel van taal-, letter-, geschied-en aardrijkskundige bijdragen ter gelegenheid van zijn tachtigsten geboortedaag an Dor. P. J. Veth oud-hoogleeraar door eenige vrienden en oud-leerlingen aangeboden. Leiden, 1894, fol.) meine ihm brief-سيانجة cin Fehler für سيانجة zu sein scheint, der Pluralform von سين, welches auf ein vorauszusetzendes altindisches saindhja- = saindhawa-, sindhisch' hinführt. -De Goeje meint, dass die Leseart مسيانجة so fest stehe, dass man an eine derartige Corruption kaum denken kann, Ich hatte schon bei meiner Mittheilung diesen Einwand im Auge, dachte aber, dass ein Seitenstück zu pers. هياتله ,هيتال, arab. هباتله (Vullers, Lex. Pers.-Lat. n, p. 1491 a) statt هباتله bildet. Dass nämlich همتال aus همتال corrumpirt ist, und diese alte Corruption, die sich aus dem Charakter der arabischen Schrift leicht begreift, durch den Gebrauch förmlich sanctionirt wurde, dies wird durch das armen. ՀեփԹաղթ und den Namen, den dieses Volk bei den Byzantinern trägt, bewiesen.

FRIEDRICH MÜLLER.

### Fragen.

Ist es statthaft in den altpersischen Formen:

Bardiya verglichen mit gr. Σμέοδης Haḥāmaniš , , , 'Αχαιμένης Armaniya .. , 'Αρμενία

den i-Umlaut zu setzen, sodass also Bürdo, Berdo etc. zu sprechen ware, und erlauben diese Formen Schlüsse auf die Aussprache von altpers. apiy, abiy etc.? In welcher Weise wäre dann phonetisch die awestische "Epenthese" zu erklären; dürfte sie z. Z. mit jenen altpers. Erscheinungen auf eine Stufe gestellt werden; lassen sich sodann die Ergebnisse historisch verwerthen?

Löwen. W. Bang.

# Ueber einen Psalmencommentar aus der ersten Hälfte des VI. Jahrhunderts p. Chr.

Von

### Dr. Ludwig Lazarus.

Im Herbst 1869 hat Herr Professor Bickell gelegentlich seiner Anwesenheit in Rom von dem damaligen Chor-Episcopus von Mossul, Namens Josef — als Erzbischof von Damascus hiess er später Clemens (bar David) — das Fragment eines syrischen Psalmencommentars käuflich erworben; die ersten Mittheilungen über dieses in mehrfacher Hinsicht merkwürdige Manuscript veröffentlichte später Herr Professor Bickell in seinem bekannten Conspectus rei Syrorum literariae (pag. 40, not.) und stellte mir im Herbst 1892 dieses MS. behufs Bearbeitung gütigst zur Verfügung. Nachdem ich mich längere Zeit in eingehender Weise mit diesem Ineditum beschäftigt hatte, gelangte ich zu bestimmten Ergebnissen über Autor, Inhalt und Abfassungszeit dieses eigenartigen Werkes, die ich hier mittheile.

Ich halte es noch für angemessen, eine kurze Beschreibung der Handschrift voranzuschieken. Dieselbe ist in Oetav, auf Papier, stammt ungefähr aus dem 15. Jahrhundert und besteht aus 140 Blättern, die auf beiden Seiten sorgfähtig vollgeschrieben sind; jede Seite ist in zwei Columnen getheilt, die gewöhnlich je dreissig Zeilen haben. Die Ueberschriften zu den einzelnen Psalmenhomilien sind mit rother Farbe geschrieben, am Rande finden wir zuweilen erklärende Bemerkungen von zweiter Hand. Das Manuscript ist im Allgemeinen recht gut erhalten, die Sehrift ist jacobitisch und deutlich ausgeführt.

An dieser Stelle sei schliesslich meinen hochverehrten Lehrern, dem Herrn Professor Bickell für die freundliche Ueberlassung dieses seines Manuscriptes und für die vielfache Förderung und Belehrung, sowie Herrn Professor D. H. Müller für die gütige Unterstützung bei der Publicirung dieser Studie der wärmste und tiefgefühlteste Dank ausgesprochen.

### 1. Die Manuscripte.

Dieser Psalmencommentar bildet ein Fragment einer ursprünglich vollständig erhalten gewesenen Homiliensammlung über alle 150 Psalmen. Das ganze Werk zerfiel in drei grosse Bücher, von denon das erste Buch Ps. 1-50, das zweite Ps. 51-100 und das dritte Ps. 101-150 behandelten. In dieser Vollständigkeit scheint jedoch das Werk in syrischer Sprache nicht mehr vorhanden zu sein. Denn während die beiden ersten Theile (Ps. 1-100) im Britischen Museum 1 und ein grosser Theil davon (Ps. 1-68) in der Vaticana2 aufbewahrt sind, besassen wir bis jetzt vom dritten Theile dieses umfangreichen Werkes (Ps. 101-150) nur eine arabische Uebersetzung<sup>8</sup> (Carshuni). Unser MS. nun, das von Ps. 79, v. 9b bis Ps. 125 inclusive4 reicht, ist daher insoferne von besonderem Werthe, als es uns von Ps. 103 bis 125 das in syrischer Sprache bietet, was bis jetzt nur in arabischer Uebersetzung in Berlin handschriftlich vorhanden war. Während wir also für den Commentar von Ps. 79-98 zwei Handschriften besitzen (die eine, Eigenthum meines hochverehrten Lehrers, des Herrn Professor Bickell, und die andere, im Britischen Museum befindliche), sind wir für den syrischen Commentar zu Ps. 103-125 inclusive nur auf unser als das einzige derartige MS angewiesen. Zu diesem letzteren Theile besitzen wir noch den in der Berliner königlichen Bibliothek vorhandenen Carshuni-Text, der Ps. 101-150 umfasst.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vid. Weight, Catalogue of Syriac Manuscr. in the British Mus., p. 605-606.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. Cod Vat civ [vid. Codd, MSS. Syriaci in Bibl Valic, III, 297].

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vid. Weight, ibid., Berlin, Sachar 55.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Mit mehreren, oft sehr grossen Lücken, so fehlt Ps 98-102 fast vollständig.

H

#### 2. Ueber den Autor.

Als Verfasser dieses grossen Commentars galt bisher in der Ueberlieferung ein gewisser Daniel von Şalaḥ (Dorf, nordöstlich von Midyād, in Tur Abdin, vgl. noch ZDMG., Bd. 32, p. 741). Dieser lebte nach Assem. (B. O. 1, 495) um 700 p. Chr., war somit ein Zeitgenosse Jakobs von Edessa, Georgs, des Araberbischofs, Athanasius' II. von Balad. Er verfasste einen Commentar in syrischer Sprache über den Ecclesiastes (vid. Wright, Catal., p. 605, col. 2) und auf das Ansuchen Johanns, Abtes des Klosters des Eusebius in Kaphra dheßhārthā (Kafr al-Baralı, nahe bei Apamea) einen Commentar über die Psalmen, wie aus der Einleitung dieses Werkes zu ersehen ist. Dass nun unser MS. mit jenem unter dem Namen Daniels von Şalaḥ als Verfassers überlieferten Psalmencommentare identisch ist — soweit sich aus Fragmenten auf das Ganze schliessen lässt — ergibt sich aus folgenden Momenten:

I. Zwei Stellen dieses Commentars sind bereits in Ephraem Syrus' Werken veröffentlicht; dort wird Daniel von Şalalı ausdrücklich als Autor genannt. Beide Stellen haben wir auch in unserem fragmentarischen MS. bis aufs Wort genau wiedergefunden. Die erste Stelle, welche Bd. II der römischen Ausgabe des Ephraem Syrus abgedruckt ist, lautet dort also (p. 41):

ورائم المرائم المتها المرائم و المائم المرائم و المائم المرائم المرائ

Von Daniel Şalaḥensis: 'Denn zweimal offenbarte der Herr sein Heil dem Volke Israel: Zum ersten Male, als er dasselbe aus der Knechtschaft Aegyptens herausführte; zum zweiten Male, als er es

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach einer Note in Payne Smith's Catal. der syr. MSS. der Bodleiana (р. 62) war Daniel Bischof von Tella dhe-Manzelath: aber als er seinen Psalmen-Commentar schrieb, war er nur Abt eines Klosters (vid. Wright, Catal., р. 605).

<sup>2</sup> Kmlk unser MS 2 and ibid. 4 mars ibid.

aus Babylon heraufbrachte; denn auch Jesaia sprach also: Der Herr wird zum zweiten Male seine Hand ausstrecken, zu erwerben den Rest seines Volkes, der übriggeblieben von Aegypten und Assur.'

Wörtlich lesen wir ebenso (mit wenigen Varianten) in unserem MS., und zwar im zweiten Drittel der 122. mîmrô.

Die zweite Stelle lautet bei Ephr. (ibid. p. 79):

Von Daniel Şalaḥensis, ein Anszug aus seinem Psalmencommentare: "Die heiligen Schriften pflegen nämlich die Völker mit dem Beinamen "Wüste" zu bezeichnen; denn wie die Wüste der Bearbeitung ihres Bodens durch Ackersleute und der Stimme der Menschen entbehrt, ebenso waren auch die (heidnischen) Völker jeder Gotteserkenntniss bar; als aber der Gesalbte kam, schickte er die heiligen Apostel in die Wüste der Völker und sie schufen Teiche auf Wüsten-

ا بنان نفاط به نفاز من نفاز المناز ا

grund und Wasserquellen unter Dürstenden; das schmachtende, (vom Durst) gequälte Land wurde zu einem reichlich tränkenden und befruchtenden Erdreich; es wohnten darin die Hungrigen, die satt wurden vom Brote des Evangeliums. In dieser Wüste bauten die Apostel heilige und wohnliche Ortschaften, d. h. Kirchen zur Versammlung der Gläubigen, und sie streuten in die Seelen, wie auf Felder, den guten Samen des Hausherrn und sie pflanzten einen Weinberg von dem, der da war ein Weinstock der Wahrheit für die Welt, deren Pflanzung verwüstet und verödet war.

Dieselben Worte haben wir mit den wenigen, unten angemerkten Varianten in unserer Handschrift, und zwar gegen Ende der 107. mîmrô wiedergefunden.

II. Die Vergleichung einzelner Stellen unseres MS. mit dem Londoner<sup>1</sup> handschriftlichen Psalmencommentar des Daniel von Şalah hat die völlige Identität beider HSS. ergeben.

III. Der Berliner Carshuni-Commentar des Daniel zu Ps. 101—150 ist — was den Theil von Ps. 103—125 betrifft — eine fast wörtliche Uebersetzung unseres syrischen MS.

IV. Aus mehreren Stellen unseres MS. geht hervor, dass der Autor aufgefordert wurde, einen Psalmencommentar zu schreiben; so sagt er z. B. Anfang Ps. 87: "Denn ich bin nicht aufgefordert worden, über den Bau des Hauses des Ezechiel zu schreiben." Einige Mal apostrophirt unser Autor einen Abt, zu dessen Ehren er diesen Commentar verfasst habe. Anfang Ps. 88 sagt er: "Du aber, o frommer Vater, wirst nicht von mir verlangen, dass wir alle Worte des Psalmes nach dem Propheten noch ein Mal wiederholen [ohne sie zu erklären]". Ebenso redet er gegen Ende von Ps. 110 einen "frommen Vater" an.<sup>2</sup> All dies stimmt mit der Ueberlieferung, die an den im

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Herr Prof. C. Bezold war so gütig, einige Stellen aus der dortigen HS. für mich zu collationiren.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Diese Stelle lautet: KLant (aak yda) Kema Lta Klk Kazaa diaaz ydazzia Klanka Kla Kmita Kla: Kmika Kdaaaz Kla Kiasaaz Kodaa Km.

7. Jahrhundert lebenden Daniel von Şalah von einem Abte die Aufforderung ergehen lässt, einen Psalmencommentar zu schreiben.

So einleuchtend nun aber auch einerseits dieses Ergebniss zu sein scheint, so schwierig stellt sich andererseits bei näherem Zusehen die Frage über den wirklichen Autor unseres Commentars. Denn dass Daniel von Salah unmöglich der Originalverfasser sein kann, ergibt sich schon aus einer in dem Werke vorkommenden Jahreszahl. In der Homilie (באכליא) zum 83. Psalm schreibt unser Verfasser (vgl. Conspectus rei Syrorum literariae ed. Bickell, p. 40, Anm.): באודו חשבות חויות ובשלהוי השלה באוא בש عدم ملك ودرده موس ومهروه معدده وحدده لعدم ه المام بعديم مردد علم المديد من المام المديد المام ا erhoben sich auch die Nestorianer und ersannen Ränke vom 30. Regierungsjahre des Theodosius bis zu diesem Jahre, das ist das Jahr 853. Unser Verfasser gehört also der Mitte des 6. Jahrhunderts 1 p. Chr. (853 seleuc. Aera = 542 p. Chr.) an, während Daniel von Salah nach gutbeglaubigten Zeugnissen 150 Jahre später blühte. Infolge dieser grossen, chronologischen Schwierigkeit, die sich bei einer solchen Gleichsetzung ergeben würde, müssen wir ein- für allemal die bisher behauptete Autorschaft des Daniel von Şalah zurückweisen. Ja, wir fühlen uns sogar genöthigt, noch einen Schritt weiter zu gehen, indem wir unseren Commentar für kein original-syrisches Werk halten. Von vornherein ist zu betonen, dass wir die classische Schriftsprache der Syrer, die im 5. und 6. Jahrhundert ihre Blüthe erreichte und als Muster eines guten Prosastils gelten kann, in unserem Commentar, der doch dieser Zeit angehört, vergebens suchen. Es ist indessen bei einer Literatur, wie der syrischen, die in so hohem Grade von fremden (namentlich griechischen) Mustern beeinflusst wurde, oft sehr schwierig, ja fast unmöglich, einen stricten Beweis dafür anzutreten, dass das betreffende Literaturwerk einem einheimischen Schriftsteller zuzuschreiben sei, oder als Ueber-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auch die Londoner HS hat diese Jahreszahl; die authentische Richtigkeit derselben ist also über jeden Zweifel erhaben.

setzung aus einer fremden Sprache zu gelten habe. Immerhin glauben wir auf einige Momente hinweisen zu können, welche die Annahme rechtfertigen, dass uns in diesem Commentar kein syrisches Original, sondern eine Uebersetzung, resp. Umarbeitung eines griechischen Psalmeneommentars vorliegt. Diese Momente sind:

1. Mitte der 116. Homilie (mîmrô) äussert sich der Verfasser in der Erklärung des 117. (Lxx. und Peschita 116.) Psalmes folgendermassen: 1, .... Es werden preisen die eine Majestät des einen Gottes alle Völker: Griechen und Barbaren, das sind aber Weise und Thoren, die, welche Gott erkannt haben, und jene, welche durch die Verkündigung die Erkenntniss von ihm nicht erlangt haben'. Hier werden also die Griechen als Weise und Gottesbekenner den Barbaren, als den Thoren und Götzendienern, gegenübergestellt. Dies kann unmöglich von einem Syrer herrühren; denn welche Veranlassung hätte dieser gehabt, die Griechen als Vertreter der weisen und gotterkennenden Gemeinsehaft hinzustellen? Wie könnte er als syrisch redender Christ alle Nichtgriechen, also auch die Syrer, seine Stammesgenossen, zu den Thoren und Heiden rechnen? Nur ein Grieche kann diese Worte niedergeschrieben haben; denn von seinem besehränkt-nationalen Standpunkte aus war er wohl berechtigt, sein Volk als den Typus der weisen und gläubigen Gesammtheit hinzustellen, während alle Nichtgriechen von ihm den thörichten Heiden gleichgesetzt wurden.

Allerdings muss man sieh über die Naivität und allzu grosse Gewissenhaftigkeit wundern, mit der unser syrischer Uebersetzer sogar diese, sein eigenes Volk verletzende Bemerkung aus dem griechischen Originaltext mit herübernahm; allein bei der peinlichen Genauigkeit, mit der unser Autor den griechischen Text umarbeitete, wurde er gewiss von dem Bestreben geleitet, eine möglichst sorg-

הכשבת לעדא בכיף הלא ינה אלמא כלמף בבכבא. י הנא הפוביא. מנה יוש יובנכא המבלא האלג יינבה לאלמא. האלגש יולא מבלה פשחה כא הכהר בלמה.

fältige Ucbertragung des ihm vorliegenden Textes herzustellen, wobei natürlich manches fremdartig Erscheinende nicht getilgt werden durfte, um den Charakter des Ganzen nicht zu verwischen.

2. Unser Verfasser zählt einige Völker auf, welche zu seiner Zeit noch Heiden waren.¹ Zwei derselben sind es vor Allem, die unser besonderes Interesse in Anspruch nehmen, die Sabiren und Anten (vgl. Bickell, Consp., p. 40). Erstere (Σάβειροι), ein uralischer, den Hunnen verwandter Volksstamm, hatten sich durch ihre Plünderungszüge nach den kaukasischen Ländern um die Mitte des 6. Jahrhunderts einen gefürchteten Namen erworben (vgl. Schafarik, Slavische Alterthümer 1, 331): bereits gegen Ende desselben Jahrhunderts verloren sie jedoch so viel von ihrer Macht, dass ihrer nach 585 in den kaukasischen Ländern nicht weiter gedacht wird. Im Anfange des 7. Jahrhunderts waren sie bereits so geschwächt, dass sie nur noch als Unterthanen der Bulgaren erscheinen, unter welchen "sie in harter Dienstbarkeit bis auf ihren Namen verschwanden". (Schaf. 1, 332.)

Das Vorkommen dieses Völkernamens liefert uns einen ferneren Beweis dafür, dass unser Commentar nieht Daniel Şalahensis als seinen Verfasser beanspruchen darf. Deun dieser lebte zu einer Zeit (um 700 p. Chr.), da die Macht dieses Volkes geschwunden, das Volk selbst kaum noch dem Namen nach bekannt war. Wichtiger für die Entscheidung der Hauptfrage ist der zweite Name. Denn die Bezeichnung Avize findet sich nur in griechischen Originalquellen und galt wohl ursprünglich als Gesammtname der Slaven; die Sitze der Anten lassen sich am passendsten zwischen Dniepr und Don annehmen (Schaf. n. 21).

בקל האנה מהף בינרא. הלא בדבול מבלה מבהלמח ו הבינראת הלילים מבילא. מלי הילים בלהנא הבינראת הלילים. Da es Volker gibt. welche bis jetzt noch nicht einfangen haben das Evangelium Emmannels, ganz besonders die Sabiren, die im östlichen und nordlichen Winkel der Welt wohnen "

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ber Procop, Agathias, Menander, Mauritios, Theophylakt, Theophanes, Paulus Diakomus (vid. SCHAF) (bud.).

Die Nennung der Anten verräth griechischen Einfluss; der Name kommt nur im 6. Jahrhundert, jedoch nie bei Slaven selbst vor; die Syrer kannten diese Bezeichnung gar nicht, da sie nirgends (weder in deutschen, noch in slavischen oder orientalischen Quellen) gebräuchlich war, ausser bei griechischen Historikern, besonders bei Procop, der gerade um 552 p. Chr. blühte. Der Name Avras, dessen Etymologie dunkel, dessen weite Verbreitung aber auf griechischem Boden (etwa Konstantinopel) vollkommen gesichert ist, weist uns auf einen griechischen Originalhistoriker hin. Für einen solchen war der Name ,Anten', seitdem er durch Procop eingeführt war, etwas ganz Geläufiges, und auch das griechisch redende Publicum, für welches er seinen Commentar schrieb, konnte sehr wohl unter diesem Namen die Slaven überhaupt oder einen Hauptstamm derselben verstehen. Bezeichnend ist endlich, wie die Anten als Heiden geschildert werden. "Sie wollten" - so sagt unser Autor - "bis zur Stunde die schlimmen Sitten, die ihnen von ihren Vätern überkommen, nicht aufgeben. 12 Diese Redensart erinnert ganz an den griechischen Kirchenhistoriker Procop, aus dem unser Autor unmittelbar geschöpft haben dürfte.

3. Unser Verfasser verräth an mehreren Stellen genaue Bekanntschaft mit der jüdischen Schrifterklärung und Kenntniss der hebräischen Sprache. Wir finden in unserem Commentare nicht nur so manche, dem jüdischen Gedankenkreise entnommene Traditionen, sondern an einigen Stellen weist er sogar direct auf andere, speciell hebräische Commentatoren (حكتف) hin. So heisst es im Anfange der 119. Homilie (حكتف), dass hebräische Erklärer diesen 120. (nach Lxx. und Peschita 119) Psalm auf jene Zeit bezögen, da Tatnai gegen Esra eine Gesandtschaft schickte, um ihn zu tödten.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diese Mittheilung verdanke ich Herrn Prof. Brückner in Berlin.

میری اور مراعی ایمانی ایمانی اور میدی در المانی اور میری المانی میری المانی میری المانی الما

אמלים אולם הכלפוא בבלא מהופם שלשאולי. המומבים אולא מולא המשואי מלל ללע בל בבלא בה בהי מולא מולא הלע בה בהי מחף העבורא אמילי.

Dort sagt auch unser Verfasser, dass in (düster, finster sein = ) im Hebraischen "Finsterniss" bedeute.¹ Nach dem Gesagten wäre es nun höchst befremdend, dass unser Autor als Kenner der hebräischen Sprache und jüdischen Exegese, sieh einen Irrthum zu Schulden kommen liesse, der seine nach Obigem mit Recht anzunehmende Vertrautheit mit dem Hebräischen wieder ausschlösse. In der Homilie zum 116. Psalme (nach Lxx. und Peschita 115) behauptet nun unser Autor. dass im hebräischen Texte mit den Worten: "eredidi, propter quod loeutus sum" ein neuer Psalm beginne² (vgl. auch Conspectus, ibid.), was natürlich ganz unrichtig ist. Wohl aber beginnt der Grieche mit diesen Worten einen neuen, und zwar den cxv. Psalm. Auch diese Stelle verräth also griechischen Einfluss.

4. Ein schweres Bedenken gegen die Annahme eines syrischen Originals erhebt sich ferner, wenn wir den Commentar von der sprachlichen Seite einer näheren Prüfung unterziehen und den grossen Einfluss eines fremden, und zwar des griechischen Sprachgeistes merken. Die zahlreich vorkommenden griechischen Wörter bilden zwar kein sicheres Kriterium, da diese auch von syrisehen Schriftstellern sehr gerne und häufig gebraucht werden; allein einerseits die grosse Menge derselben in unserem Commentar, von denen manche durch gute, syrische ersetzt werden könnten (wie z. B. das äusserst selten vorkommende κλίκ = ἀρετή, wofür die Syrer κληίλω setzen), andererseits das Nichtvorkommen mancher dieser Wörter in syrischen Originalwerken, diese beiden Momente dürften doch in die Wagschale fallen. Der lange Periodenbau, ein charakteristisches Merkmal des griechischen Stils, ist in unserem Commentar besonders stark ausgebildet; entscheidend jedoch für unsere Frage sind, von der sprachlichen Seite aus angesehen, die vielfach in dem Werke vorkommenden echt griechischen Phrasen, Redensarten, die wir sonst in der Originalliteratur der Syrer nur selten oder vielleicht gar nicht

مدن کم محدی جدود که در مادی مادی مادی است مادی است مادی در مدرا به است در مادی در در مادی در در مادی در در در مادی در

finden dürften. Manche Stelle kann man gar nicht wörtlich übersetzen, weil sie eben das Gepräge einer Uebertragung aus der fremden (griechischen) Sprache in sich trägt. Wir haben uns bemüht, in der an anderer Stelle zu publicirenden deutschen Uebersetzung an den Stellen, wo es möglich war, auf die entsprechende Ausdrucksweise im Griechischen aufmerksam zu machen; doch werden einzelne sprachliche Eigenthümlichkeiten noch in einem besonderen Capitel zu behandeln sein.

Fassen wir nun die bisherigen Ergebnisse unserer Untersuchung zusammen, so sind es zwei Momente, die zu betonen sind: 1. Daniel von Salah kann nicht der Autor unseres Commentars, sondern nur ein späterer Uebersetzer eines ihm vorliegenden Psalmencommentars gewesen sein; 2. das Original dürfte ihm allem Anscheine nach in gricchischer Sprache vorgelegen haben und von ihm ins Syrische übersetzt oder völlig umgearbeitet worden sein. - Letztere Hypothese ist umso gerechtfertigter, als uns kein Name eines syrischen Schriftstellers aus der Mitte des 6. Jahrhunderts überliefert ist, welcher einen Psalmencommentar (und noch dazu einen so umfangreichen!) verfasst hätte: wohl aber führt uns die Tradition auf einen griechischen Schriftsteller dieser Zeit, von dem vielfach bezeugt ist, dass er eine Psalmenerklärung in griechischer Sprache, da er Syrisch nicht verstand, verfasst habe. Es ist dies Severus, der Führer der Monophysiten, welcher von 512 bis 518 p. Chr. Patriarch von Antiochien war. Schon der Maronite Naironus hatte ausdrücklich auf diesen Commentar unter Berufung auf Barhebr. in Ethica hinge-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ,Severus. Pseudo-Patriarcha Antiochiae, qui varia exaravit opera, ac praesertim, super Psalmos, tam soluta, quam stricta oratione teste Gregorio Barhebraeo in Ethica, cap. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cap 5, sect 4: Klaredar im onrano ida Klik Kiako Li Klarik Kiako im onranok nialadak Kirami. Flandi in mala edak Kiako Linali. Khiako in mala edak Klarik Klari — nach jener in Chalcedon versammelten Synode — baute dieser unser in dogmatischen Dingen erprobte, grosse Severus mittelst aller jener grie-

wiesen (Euoplia fidei Cathol., p. 52). In dieser Richtung folgte ihm auch Cave in Histor. liter. scriptor. ecclesiasticorum (tom. primus, p. 499). Gegen Dionysius Telmaḥr., der in seiner Chronik 538 als Severus' Todesjahr¹ annimmt (Assem. B. O. n, 54), bezeugt Barhebr. in seinem Chronicon eccles. (ed. Abbeloos 1. 1872, p. 212), Severus sei ann. graec. 854, 8. Febr. (= 543 p. Chr.) gestorben.

Die letzten Jahre führte er in Aegypten in stiller Einsamkeit und höchster Askese ein Mönchsleben und beschloss in Alexandrien in dem Stadtviertel Csutha sein ruheloses, an Kämpfen so reiches Erdendasein. Um diese Zeit, da Severus in Aegypten weilte, wurde dieses Land von den umwohnenden afrikanischen Völkern, die mit ihren Horden Einfälle machten, fortwährend beunruhigt. Namentlich waren bis in das 6. Jahrhundert hinein die Blemmyer (Βλέμμνες) wegen ihrer häufigen. räuberischen Einfälle in Aegypten bis nach Koptos und Ptolemais herab. der Schrecken des Landes.<sup>2</sup> Während die Nubier um 545 bereits das Christenthum angenommen hatten,<sup>3</sup> waren die benachbarten Blemmyer<sup>4</sup> und Psyllen<sup>5</sup> noch Heiden. Als

chischen Gesänge, welche ins Syrische übersetzt wurden, auf die ihnen vorausgeschickten Psalmenverse gediegene Gedanken. (Vgl. noch Assem. 1, 166) Hier denkt jedoch Barhebr, offenbar an die bei den Westsyrern üblichen Strophen von Hymnen, die an einzelne Psalmenverse angeschlossen wurden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dies dürfte Verwechslung mit Joh, v. Tella sein, der 6. Febr. ann. graec. 849 starb (K<sub>1</sub> Eyn., Johan. v. Tella, 1882, S. 87).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl Lepsn's, Emleiting zn seiner Nubischen Grammatik, p. 115.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ebd. p 116

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sie sind nach Strabon, Phinius Völker Aethiopiens gewesen. Strabon schildert sie als Nomaden, nicht sehr zahlreich und nichts weniger als kriegerisch, mit der Bemerkung, dass nur die Anfälle, die sie nach Räubersitte auf unbedachtsame Reisende machten, sie in den Ruf kriegerischer Völker gebracht haben. Die Legende, sie hätten keine Köpfe, sondern Augen. Mund und Nase auf der Brust gehabt und waren — die menschliche Gestalt ausgenommen — den Satyren gleich gewesen, ist bei Plinius v. 8, Hist. nat. zu lesen.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Volk Afrikas, das von Natur eine Kraft in sich gehabt haben soll, durch seinen Geruch die Schlangen zu vertreiben. Wenn Jemand von Letzteren gebissen worden, saugten sie das Gift aus der Wunde und beschwuren die Schlangen, dass sie weiter nicht schaden konnten. Herod i, 4 n. 173, Plin. i, 7, cap. 2.)

solche werden sie auch in unserem Commentar¹ erwähnt; es ist gewiss kein Spiel des Zufalls, dass Severus Antiochenus zu derselben Zeit, da dieser Psalmencommentar niedergeschrieben wurde (542), in Aegypten² lebte; denn weist uns obige Stelle unseres Commentars auf einen in Aegypten weilenden Schriftsteller hin, der aus der grossen Menge damals noch heidnischer Völker die ihm nächsten (Blemmyer und Psyllen) herausgegriffen haben dürfte, was liegt näher, als an Severus zu denken, der gerade damals im Stadtviertel Csutha Alexandriens in stiller Abgeschiedenheit mit dem Studium der heiligen Schriften beschäftigt war und im darauffolgenden Jahre³ (543)

<sup>...</sup> وكالدتاكا وحدومة عن والحدود وكالمائك وحدود المائك والمائك والمائك

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Johannes Asiae (Land, Anecdota Syr. 11, 246) berichtet: Severus habe zwei Jahre in Konstantinopel für den Monophysitismus gekämpft, dann diese Stadt verlassen und sich nach den südlich von Alexandrien gelegenen Gegenden gewandt; in einer Einsiedelei (Kille) verbrachte er dort seine Tage in Stille, Askese und eifriger Beschäftigung mit den heiligen Schriften, indem er ein mühevolles, hartes und enthaltsames Leben führte. Er verfiel dann in eine Krankheit, worauf man ihn aus der Einöde heraus nach dem Stadttheile Csua (Krankheit, worauf) brachte, wo er auch starb.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nach dem ausdrücklichen Zeugnisse des Barhebr. — Die Nachricht Assem. (B. O. 11, 321), Barhebr. setze 539 als das Todesjahr des Severus, ist somit falsch. Auch Renaudot setzt in Historia Patriarch. Alexandr., p. 138, obiges Todesjahr; vgl. B. O 11, 321, not. - Die falsche Nachricht des Dionys. Telmachr. in Chron., Severus sei 538 gestorben, dürfte auf der falschen Annahme beruhen, Severus habe bereits 508 oder 509 den antiochenischen Stuhl bestiegen, nach sechs Jahren sei er vertrieben worden und habe noch 23 Jahre in der Verbannung gelebt, das ergäbe also 538 oder 539 als sein Todesjahr. In der That steht diese falsche Chronologie in zwei Berliner Handschriften; die erste (Sachau 70, p. 74b) hat folgenden Wortlaut: מאניביא אישטער אישיביא אישיני ועביניולם איחולים صمارهديمه : المراصور والمحدد المعدد المدار عدله ودرود عنامات : معمد بدحمه مدحمه معد معمد معمد حلمة على على على مالمصلة على دلمة محمد ملك : بات بهر غدم ت دعدا: عدم المديد به المحديد der Patriarch, stammte aus Pisidien, und zwar aus der Stadt Sozopolis. Am 8. November des Jahres 820 ann. graec. = 509 p. Chr. wurde er zum Patriarchen ernannt, nach seehs Jahren vertrieben, starb er in Alexandrien nach 23 Jahren am

starb? — Während uns jedoch diese Erwägungen die Autorschaft des Severus nur ahnen lassen, sprechen viele innere, gewichtige Momente für unsere Annahme.

Wenn wir zunächst die dogmatische Stellung unseres Autors ins Auge fassen, so bedarf es wohl für den aufmerksamen Leser dieses Commentars keines weiteren Beweises dafür, dass sein Verfasser ganz auf monophysitischem Standpunkte steht. Die bereits von Herrn Professor Bickell (Conspectus, p. 40, not.) angezogene Stelle: مناع حفلي له الانتجام المادية Und die Sehüler des Paulus von Samosata werden ihn (beim jüngsten Gerieht) nicht in zwei Naturen theilen' (110. Hom.) spricht dafür am deutlichsten, während unser Verfasser an anderen Stellen sich unbestimmt und zweideutig ausdrückt. Gegen Ende der 84. Homilie heisst es: Es gibt also in Emmanuel nieht zwei, sondern einer ist er . . . . . . Dies kann entweder heissen: ,zwei Personen' oder ,zwei Naturen'; doch müssen wir wohl die zweite Annahme für die richtige halten und (१५७६६) ergänzen. Entsprechend dem Grundsatze der Monophysiten die Person¹ (מנוס ברא, בין פראס) von der Natur2 (حملت) nicht zu unterscheiden, sondern beide Bezeichnungen promiscue zu gebrauchen, heisst es auch in der 108. Homilie: יוסף עיא בבינה י הלא מיים אל בבוהכבה .. Dieser seiner Natur nach Lebendige und seiner Person nach Unsterbliehe.

Dass aber der Monophysitismus unseres Verfassers von dieser Häresie, wie sie uns in ihrer ursprünglichen Gestalt entgegentritt, bereits sehr stark abweicht, erhellt schon daraus, dass Eutyches in der Liste der aufgezählten Ketzer steht. Die Monophysiten des

Sabbat, 8 Schebät 849: 849 seleuc. Aera = 538 p. Chr. — Aehnlich lautet die Nachricht in dem zweiten MS. (Sachau 165, p. 4°), nur setzt dieses 508 als den Beginn des Patriarchats des Severus. Da aber nachgewiesenermassen Severus erst im Jahre 512 oder, wie Banonius (Annales Eccles, ed. Theiner ix, p. 120) und noch Andere annehmen, erst 513 Patriarch von Antiochien wurde, müssen vier oder gar fünf Jahre dazu addirt werden, das ergibt dann 542 oder besser 543, wie Barhebr. überliefert

<sup>1</sup> Person 🖃 προσωπον. Ιπόστασις = ΚΔημίΔ, ΚΑΣΩΔΑ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Natur = φύτις = γίωα.

6. Jahrhunderts hatten sich trotz der grossen Feindseligkeiten, denen sie von Seiten der Orthodoxen ausgesetzt waren, der altkirchlichen Auffassung eher genähert als entfernt. Namentlich gilt dies von den Severianern. Severus' Lehre von der Person Christi weicht vom Dogma der Katholiken mehr durch Worte als in Wirklichkeit ab;1 denn nach ihm ist Emmanuel Gott und Mensch zugleich, auf dieselbe Person müssen alle Handlungen und Leiden zurückgeführt werden; es ist aber in dieser einen Person Gottheit und Menschheit unvermischt vorhanden: dies lehrten beide, den Streitpunkt bildete nur die Frage, ob sie als Naturen (φύσεις = κώω) bezeichnet werden könnten. In unserem Commentar finden sich nun einige Stellen, welche echt severianisch klingen: "Emmanuel, welcher die Strahlen des Lichtes seiner Natur mit der Hülle des dichten Fleisches verdeckte', "Er bedeckte seine Göttlichkeit mit der Hülle des Fleisches', ,die unsterbliche Göttlichkeit wurde vom sterblichen Fleischc bedeckt', "gleichwie" die Schuhe mit ihrem Leder die lebendigen Füsse bedecken, ebenso wurde auch die unsterbliche Göttlichkeit in sterbliches Fleisch gehüllt.' Aus all diesen Stellen spricht klar und deutlich die severianische Ansicht, dass 'Emmanuels' Körper zwar den Gesetzen der menschlichen Natur unterworfen gewesen sei und die menschliche Natur nicht verändert habe, aber er sei mit einer besonderen Vortrefflichkeit ausgerüstet worden, vermöge deren er zuweilen jener Gesetze sich entäussert und das ihm innewohnende Göttliche gleichsam durch die Entfernung des Schleiers geoffenbart habe.3

Ein fernerer Beweis dafür, dass unser Verfasser auf dem Standpunkte des severianischen Monophysitismus steht, ist die an sehr

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zu diesem und Folgendem vergl. J. C. L. Gieseler, Commentationes, qua Monophysitarum veterum variae de Chr. persona opiniones illustrantur. 2 Theile, Göttingen 1835, 1838. (Universitäts-Programm.)

وجوودها دور ودهام ودومها بالموسود المرابع الم

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Gieseler, Comm., part. II, p. 3-5.

vielen Stellen ausgesprochene Ansicht, Christi Leib sei vor der Auferstehung der Verwesung fähig gewesen. War cs doch gerade Severus, der mit der ganzen Macht seiner Beredsamkeit und mit allem Feuer seiner Ueberzeugung für diesen ihm zu einem der wichtigsten Glaubensdogmen gewordenen Satz eintrat, bis zu seinem letzten Athemzuge mit Zähigkeit daran festhielt und die entgegengesetzte Ansicht der Julianisten mit der Schärfe seiner Dialektik und mit unerbittlieher Strenge bekämpfte. War er es doch gerade, der nach seiner Flucht aus Antiochien diese Streitfrage in Aegypten anregte, den Kampf der aufgeregten Gemüther entfachte und als Haupt der Phtartolatren oder Corrupticoler (Verchrer des dem Untergange Ausgesetzten) in dem heissen Wortgefechte eine führende Rolle spielte. Ende der 81. Homilie sagt unser Autor: "Aber das Fett des Weizens ist die Veränderung an dem Weizen (Chr.), d. h. an seinem Leibe durch die Auferstehung von der Verwesung zur Unverweslichkeit. In der 93. Homilie heisst es: "Und weil er einen verweslichen Körper angenommen hatte, kleidete er sich durch die Auferstehung in Unverweslichkeit' u. s. w.

Wie ein rother Faden zieht sich dieses Dogma durch unseren Commentar, es wird immer und immer wieder des Langen und Breiten ausgesprochen; die Erwägung einerseits, dass die Phtartolatrenlehre so oft und so nachdrücklich in unserem Commentar betont und bei jeder Gelegenheit mit unermüdlichem Eifer auf dieselbe hingewiesen wird, die geschichtlich verbürgte Thatsache andererseits, dass gerade damals (Mitte des 6. Jahrhunderts) der Streit um diese Frage die Gemüther erregte, und die Lehre der Corruptieoler in Severus Antiochenus ihren eifrigsten und hitzigsten Vertreter fand, diese beiden Momente dürften gewiss die Annalune begründen, dass unser Werk von einem Severianer, ja vielleicht von Severus selbst herrührt.

Mit den Katholiken lehrte Severus, dass Christus vor der Auferstehung jener 20222 zugänglich gewesen sei, die in den natürlichen Leiden des Fleisches selbst, z. B. in Durst, Hunger, Mattigkeit u. s. w. besteht; dies wurde von den Julianisten geleugnet, welche behaup-

teten, sein Leib sei von jeder φθορά (Hunger, Durst u. s. w.) befreit und ἄφθαρτον geworden.¹ Diese Lehre des Julianos wurde also nicht nur von den Katholiken, sondern auch von den Monophysiten, und zwar von den Severianern bekämpft.

Wir lesen daher in der 89. Homilie: "In der menschlichen Hinfälligkeit überwand er die Uebermüthigen (Dämonen), indem er einen den Leiden ausgesetzten, sterblichen und dem Hunger unterworfenen Körper annahm"; in der 93. Homilie heisst es: "Nach der Auferstehung nun hat er das aufgegeben, was zur Niedrigkeit gehört, und nicht wurde er ferner vom Hunger und von Leiden versucht, wie zur Zeit seines Wandels im Fleische."

Severus lehrte, dass selbst nach der ἀνάστασις die σάρξ trotz des Unvergänglichwerdens menschliche σάρξ bleibe, völlig gleich also den durch die dereinstige ἀνάστασις vollendeten Christen.² So schreibt er contra Felicissimum: ,ἡ σάρξ τοῦ Ἐμμανουὴλ τὸ ἐχ γῆς εἶναι μετὰ τὴν ἀνάστασιν οῦ μετέβαλε καὶ μετεχώρησεν εἰς θεότητος φύσιν, ἀλλὶ ἔμεινεν ἐπὶ τῆς ἐδίας οὺσίας. Dementsprechend lesen wir auch in unserer 93. Homilie: ,Er wurde (nach der Auferstehung) als auf den Cherubim thronend mit dem Leibe gefeiert und zur Rechten des Vaters sitzend, nicht ohne Fleisch, und in Herrlichkeit steigt der Richter zu den Wolken auf, indem er die Annahme des Fleisches nicht verleugnet. In der 110. Homilie heisst es: ,Nicht ohne Leib kam er zur Welt, sondern gleichwie er mit demselben auf Erden erschien, ebenso erscheint (nach der Auferstehung) der Richter der Todten und Lebenden in diesem Fleische, mit welchem er Leid erduldet und Schmach ertragen hatte.

Wie Cyrill, hält ferner Severus im Gegensatze zu den Julianisten daran fest, dass der Unterschied der Wesenheiten durch die ενωσις oder unio nicht aufgehoben sei. In Epist. ad Solonem (bei Mai, Scriptorum veterum nova collectio, tom. vii, p. 137<sup>b</sup>) heisst es: ,Τὰ, ἐξ ὧν ὁ Ἐμμανουὴλ ὑφεστήκει, καὶ μετὰ τὴν ἔνωσιν οὺ τέτραπται, ὑφεστήκει ἐὲ ἐν τῆ ἐνώσει.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Gieseler, Comm. 11, p. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Loofs, Leontius v. Byzanz, S. 55.

Noch dentlicher als Cyrill sagt Severus, dass diese Natur durch Zusammensetzung zweier bewirkt, daher zusammengesetzt sci; er verwirft die Vernuschung und Vermengung (μίξις, σύγχρσις - κυρος, κυμρος) und lehrt die Zusammensetzung (σύνθεσες ---אור בעלפבה באר Aber trotz dieser durch die unio bewirkten Zusammensetzung betout Severus immer wieder die begriffliche Verschiedenheit der beiden Wesenheiten.\(^1\) Nach ihm w\(\tilde{\text{unnschte}}\) Emmanuel den Tod vermöge seines gottlichen Willens, er übernahm ihn aber vermoge seines Körpers. So sagt er hb. 1 ad Felicissimum (bei Μαι, ibid., p. 81: μαν το . . . . . ίδου φύσιν ήμετερα νακί φύσιν θείαν παρεδηριώτες. Ohne mus weiter in die vielen Widersprüche dieser πολοπεννέλες τεεία (Eusth, bei Migne 86, 1, coll. 917 D) des πελέμερεςς (ibid. 913 B) oder pagagyzzzzz Magzzz (ibid 929 A) einzulassen, bemerken wir nur, dass gerade diese beiden Momente: 1. die durch Erwzig bewirkte, vollig untrennbare Zusammensetzung der beiden Naturen: 2 die scharfe Trennung zwischen den beiden Naturen in unserem Commentare - wenn auch nicht deutlich genug - hervorgehoben werden. In der 108. Homdie: "Weil diesem unsterbliehen Logos Körper und Seele eigenthümlich waren, vereinigte er diese in unzertrennlicher Weise vom Mutterschosse aus mit sieht. Ferner folgende, etwas dunkle Stelle: ... Indem die Gottlichkeit Seele und Korper meht ansserhalb efernet von sich gesetzt hat, sondern in der Person des Logos waren sie, indem eines vom andern losgelöst war, da sie von dieser untheilbaren Zusammensetzung nicht getrennt wurden, sondern durch die Vereinigung der Natur? des Logos mit Korper and Scele, brachte sie der Logos, der von ihnen nicht getrenut werden kann, zur Einheit zurnek.

"Ebenso" hat diese unveranderhehe und unwandelbare Sonue, als sie im Tode untergegangen war, den sie im Fleische auf sieh

TAZTORSHIP, C. C. . P. 18 ft

<sup>1</sup> Kanta angung core, agi Ebel de 203.

<sup>・</sup>スかいず

genommen hatte, den Tod nicht ihrer göttlichen Natur nach gekostet, denn dies konnte unmöglich geschehen; vielmehr übernahm er das Leiden (Prufung) des Todes im Fleische auf sich, indem in ihm das Leben seiner Natur erhalten blieb, (104 Homilie). Aus all diesen Stellen spricht die von Severus so oft und mit soviel Nachdruck betonte Lehre, dass trotz der durch die 2002; bewirkten, untreumbaren und in Eins verschmolzenen Zusammensetzung der beiden Naturen die begriffliche Unterscheidung derselben meht aufgehoben ist

Verlassen wir das Gebiet der Dogmatik, so lassen sich noch andere Beruhrungspunkte zwischen unserem Werke und der Aus legungsweise des Severus Antiochemis nachweisen. Cavi liebt in seiner Histor lit. (1, p. 499) die Art und Weise, wie Severus den biblischen Text erklart, besonders bervor; er charakterisirt diese Anslegungsweise mit den Worten "modus anagogieus", dessen sich Severus bei der Deutung der heiligen Schrift in bervortagender Weise bediene. In unserem Commentar nun ist diese Eigenthum hebkeit in ihrer ganzen Fulle und Mannigfaltigkeit ausgepragt Wenn auch unser Verfasser den Wortsinn des oftern berucksichtigt, geschichthehe Erinnerungen wachruft und an dieselben beherzigens werthe Mahnungen anknupft, so tragt doch sein Commentar vor zuglich den Charakter einer geistlichere Auslegung in sich. Abiser Vers muss durantee intelligibilities autgetassi werdent, awenn sich dies Ereignis auch in Wirklichkeit zugetragen hat, so ist doch for die symbolische Dentung das allem Richtige . "de jeragen, welche diesen Psalm auf jenes geschichtliche Erenguss beziehen, irren gar schi, denn er kann nur in geistlichem Soule, parabelisch, im Um blick auf bestimmte Mysterien der Kriche ausgelegt werden, vor righth solchen Aensserungen begegten wir in in serem Werke. War lesen darum oft von geistlichen Feinder, die z.B. David bekampften Damenen , vom gestheher Kriege, den er zu besehen hatte, vom

لحدده لدده في سدي كود الم ددوسي سوم الدهوي مدا دروس الموسي الدوه الموسي الموسي

intelligiblen Himmel, den intelligiblen Bergen; die gesetzlichen Opfer haben nach unserem Autor eine "geistliche" Bedeutung angenommen,1 ebenso der Ausdruck "Same und Thron",2 unter den "Thieren des Feldes' sind die hässlichen Leidenschaften zu verstehen, der "Dünger für Ackerland gilt unserem Verfasser als symbolische Bezeichnung für das Land der Sünde (im 83. Psalme) u. s. w.; kurz gesagt, wenn je ein Psalmencommentar den Namen einer "geistlichen Auslegung" verdient, so gilt dies in ganz besonderem Masse von unserem Werke, in welchem das Charaktermerkmal der severianischen Auslegungsweise, der modus anagogieus, so deutlich zu Tage tritt. Christus wird im Commentar zumeist "Emmanuel" genannt; auch dies ist eine specielle Gepflogenheit des Severus Antioehenus. Die Bezeichnung "Emmanuel" für Christus, die ein beliebtes Stiehwort Cyrills ist. lässt sich in den erhaltenen Fragmenten des Severus oft genug nachweisen.3 In seiner Auffassung von der Höllenfahrt stimmt unser Verfasser mit den Katholiken überein, welche lehren, dass Christus nach dem Tode und vor seiner Auferstehung in die Unterwelt hinabgegangen sei, um aus derselben die alttestamentlichen Gläubigen zu befreien. Er führte aus dem Scheol die Seelen der Heiligen4 heraus' (86. Homilie). Ganz in demselben Sinne billigt auch Severus Antiochenus in einer Stelle seines "Briefes an 'Αμμώνιος' die Ansieht, dass Christus, als er in die Unterwelt hinabgestiegen war, nicht alle daselbst Eingeschlossenen befreit habe, sondern blos die, welehe, solange sie lebten, gläubig gewesen waren und ihren Glauben durch gute Werke empfohlen hatten;5 er bekräftigt dies durch Zeugnisse des Gregorius Nazianzenus und Ignatius' θεοφέρος. Severus theilte

الانماميا الانماميا المعانطعا المامياء على الانمامياء الانمامياء الانمامياء المعانطعاء المامياطياء المامياطياء

<sup>3</sup> So z. B. in "epistola ad Solonem" (bei Mai, p. 137): Τὰ, ἔξ ὧν δ Ἐμμανουῆλ Ουσσήλου, κὰ μετὰ την ἔνωσεν οῦ τέτραπται "ad Sergium Grammaticum" epist. iii (Mai, 138): . . . ὑς οῦ χρη λέγουν τον Ἐμμακουῆλ μιὰς οῦσίας . . . "ad Sergium" lib. ii. (Mai, p. 288): Ὁ γαρ Εμμανουῆλ, καθ' ὁ μέν θεος. δοχήσει πέπονθεν, καθ' ὁ δὲ ἄνθροπος, ἀληθεία.

<sup>&</sup>quot;KERD" KARELL' MID DOKA

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vid. Monifaucon. Bibliotheca Coisliniana, p. 77, oben.

also die katholische Ansicht über die Höllenfahrt, die in unserem Commentar klar ausgesprochen wird. Trotz dieser vielen Berührungspunkte zwischen unserem Autor und Severus Antiochenus könnte die Frage, ob unser Werk identisch mit Severus' Psalmcommentar und nur eine Umarbeitung desselben ist, oder blos Fragmente aus Severus' Commentar enthält, erst dann eine völlig befriedigende Lösung finden, wenn es gelänge, sämmtliche Bruchstücke des severianischen Psalmencommentars zu sammeln und mit unserem Texte zu vergleichen. Immerhin dürfte aber die auffallende Uebereinstimmung einiger Stellen unseres MS. mit einzelnen, in Corderius' Psalmen-catena enthaltenen Seholien des Severus Antiochenus von Interesse sein und als weitere Begründung unserer Annahme gelten: Ende der 103. Homilie citirt unser Autor den Satz aus Hebr. 1, 14, wie folgt: 4 . . . marsed - winders in when رين مانديم سيمام وسيلا . . . ,Denn diese werden in seinem Dienste gesandt um derentwillen, die die Seligkeit erben sollen.

An ebenderselben Psalmstelle sagt auch Severus (Corderius III, S. 45): Τούτοις καὶ τὸ εἰρημένον τῷ ᾿Αποστόλῳ προσθεῖναι καλὸν · οὐχὶ πάντες εἰσὶ λειτουργικὰ πνεύματα εἰς διακονίαν ἀποστελλόμενα, διὰ τοὺς μέλλοντας κληρονομεῖν σωτηρίαν; (Hebr. 1, 14). Dieses Citat aus Hebr. scheint Severus überhaupt gerne gebraucht zu haben, wir finden es z. B. auch in Cant. Moys. in Deuteron. (Cord. III, S. 868), wo Severus sich äussert: Καὶ γὰρ εἶτα διὰ τοὺς μέλλοντας κληρονομεῖν αὐτοὺς πνεύματα λειτουργικὰ εἰς διακονίαν ἀποστελλόμενα σωτηρίαν πάλιν... ἀκούσμεν. Auch unser Verfasser citirt es mehrfach, so z. B. wieder Anfang der 107. Homilie: και τος κα

Unter 'Antlitz der Erde' am Ende des 104. Psalmes versteht unser Autor die Körper der Menschen, ebenso äussert sich auch Severus an derselben Stelle (Cord. III, S. 90): . . . καὶ ἀνακαινίζεσθαι τὸ πρόσωπον τῆς γῆς, δηλαδή τοὺς ἀπό γῆς πλασθέντας ἀνθρώπους.

Mitte der 110. Homilie bezieht unser Verfasser den Ausdruck "Stab der Stärke" auf Christus: നി പ്രവാഹ് വര് പ്രവാഹ് പ്ര

Ebenso lauten Severus' Worte zur Stelle (Cord. m, S. 246): Ἐπειδή ράβδος ἐστὶν ὁ Χριστὸς · ὡς καὶ Ἡσαίας εἶπεν · Ἐξελεύσεται ράβδος ἐκ τῆς ῥίζης Ιεσσαὶ . . .

Ebendaselbst sagt unser Verfasser mit Bezug auf das Psalmwort: "Setze dich mir zur Rechten", wie folgt:

محسائه المعدلية المها درسه: والمه درسه المها درسه المها المعلى المها المعلى المها المعلى المها المعلى المها المعلى المعل

"Denn die "Rechte" und die "Linke" finden blos bei uns und den Geschöpfen ihre Anwendung: Gott aber ist über diese örtlichen Bestimmungen ("rechts" und "links") erhaben . . . . . .

Ebenso aussert sich anch Severus an dieser Stelle (Cord. m, S. 245): . . . Επὶ γὰρ τῆς ἀσωματου οὐσίας οὐ δυνατον νοῆσαι δεξίον ἢ ἀριστερόν.

Zu den Worten בקרני קרש מרקם bemerkt unser Autor (Psalm 110, 3. Vers):

ساده مراسم المرسور : في المراسم المرسم الم

Die heilige Pracht' ist die Schönheit der göttlichen Natur, die ohne Leiden und Abtrennung aus dem unverweslichen Schosse des Lichtes jenes ewige, unverwesliche Kind hervorbrachte, das in Allem dem Vater, seinem Erzeuger, gleicht.'

Auch Severus bezieht diesen Psalmvers auf die consubstantialitas: Τὸ ἐκ γαστρὸς καὶ ἐγέννησα σημαίνει τὸ ὁμοούσιον (Cord. m, S. 249).

Erinnert man sich der Behauptung Montfaucon's in den Noten zu Athanasius¹ (tom. 1, p. 1007), dass die catena des Daniel Barbarus in assignandis auctoribus viel sorgfältiger sei als die des Corderius, auf den wir einzig und allein bei der Vergleichung angewiesen sind, gedenkt man ferner des Umstandes, dass zahlreiche Fragmente des severianischen Psalmencommentars in anderen, handschriftlichen, sehr reichhaltigen Catenen² vorhanden sind, dann wird es nicht so auffallend erscheinen, dass die Vergleichung vorläufig eine nur so spärliche Auslese zu Tage gefördert.

Fassen wir nun noch einmal die Ergebnisse unserer bisherigen Untersuchung zusammen, so können wir nur sagen: Viele Momente sprechen gegen die Annahme eines syrischen Originals und legen die Vermuthung nahe, dass der Commentar ursprünglich in griechischer Sprache abgefasst wurde; der von der Ueberlieferung als Autor bezeichnete Daniel von Şalach kann dies schon aus chronologischen Gründen nicht sein, dagegen verrathen uns einige beachtenswerthe

<sup>1</sup> Vgl. Fabricius, Bibl. Graeca, Bd. viii, S. 651.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Catenen, in welchen Stellen aus Severus' Psalmencommentar citirt werden, sind: 1. Catena in Psalmos (1-50) von Daniel Barbarus; 2. Catena in Psalmos von Balthasar Corderius; 3. Montfaucon (Bibliotheca Coisliniana, S. 244), codex clexxivit, 222 f. Psalterium cum Com. variorum: Diodoti, Origenis... Severi; 4. Jacob. Morellii "Bibliothecae regiae Divi Marci Venetiarum Biblioth. manuscr. Graeca et Latina, I. Catena in Psalmos' (Aquila, Athanasius... Severus Antiochenus) ["Uberrima catena est, ac multa continet, quae in duabus aliis a Dan Barbaro et B. Corderio minime exstant' (S. 33)]; 5. Graeca D. Marci Bibliotheca (Zanetti) cod. manuscr. von Laur. Theupolus, 1740, S. 19 "Psalterium cum amplissima marginali Patrum catena' (Apollinaris etc., Severus); 6. Cat. Codd. MSS. Bibl. Bodleian., Bd. III, S. 68 "catena in Psalmos"; 7. Petrus junior citirt auch eine Stelle des Severus in expos. Ps. 92 (B. O. II, 81); 8. Bar-Hebraeus erwähnt im Horreum mysteriorum unter den vielen Patres auch Severus Antiochenus.

### 108 Ludwig Lazarus. Über einen Psalmencommentar etc.

Eigenthümlichkeiten und höchst charakteristische Momente, dass unser Verfasser jedenfalls ein Severianer, vielleicht Severus von Antiochien selbst gewesen ist; denn dass letzterer einen Psalmencommentar verfasste, das wissen wir aus gut beglaubigten und bestimmt lautenden Zeugnissen. Allem Anscheine nach hat der ungefähr 150 Jahre später lebende Daniel von Salach einen derartigen, griechischen Commentar ins Syrische übersetzt oder vielleicht gar in völlig selbstständiger Weise umgearbeitet.

(Schluss folgt.)

## Bemerkungen zu H. Oldenbergs Religion des Veda.<sup>1</sup>

Von

#### L. v. Schroeder.

Die rüstig fortschreitenden ethnologischen Forschungen der neueren Zeit haben unsern Blick nach den verschiedensten Richtungen hin überraschend und sehr bedeutsam erweitert, unsere Einsicht wesentlich vertieft. Die Ausdehnung des Studiums der Völkerpsyche über den ganzen Erdenrund, die Ansammlung eines für die Vergleichung unschätzbaren Materials, insbesondere bezüglich der früher wenig beachteten Völker auf primitiver Culturstufe rückt Vieles, was uns von diesem oder jenem Culturvolk aus alter Zeit überliefert ist, in ein ganz neues Licht, nimmt ihm den Charakter des Singulären, hellt es oft in seiner ursprünglichen Bedeutung, in den Motiven, die ihm zu Grunde liegen, auf, und verhilft uns so zu neuem, tieferem Verständniss. Das gilt für religiöse, mythologische und abergläubische Vorstellungen, cultliche Gepflogenheiten, Sitten und Bräuche aller Art, rechtliche und sociale Institutionen und vieles Andere mehr. Es ist daher eine durchaus zeitgemässe und fruchtbare Aufgabe, das Culturleben der höher entwickelten geschichtlichen Völker, insbesondere in seinen frühesten Stadien, in dieser Beleuchtung zu betrachten. Das ist es, was Oldenberg im vorliegenden Buche bezüglich der Religion, des Cultus und Aberglaubens der vedischen Zeit versucht hat, und, wie nicht anders zu erwarten, hat er seine Aufgabe in geschickter, scharfsinniger und kenntnissreicher Weise durchgeführt und der Hauptsache nach vorzüglich gelöst. Indologie und Ethnologie erhalten durch dies Buch beide gleichermassen einen werthvollen Zu-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Berlin 1894. Verlag von Wilhelm Hertz.

wachs und hat sich der Verfasser durch dasselbe ein Anrecht auf den Dank weiter Kreise erworben.

Der Inhalt des Werkes ist in Kürze folgender: Die Einleitung behandelt die Quellen', das alte Indien und den Rigveda, den Yajurveda und den Atharvaveda, die jüngere vedische und ausservedische Literatur, Veda und Avesta in ihrem Verbältniss zu einander, die indogermanische und allgemeine Religionsvergleichung. Der daran sich schliessende erste Absehnitt ist den vedischen Göttern und Dämonen im Allgemeinen gewidmet; sie werden in ihrem Verhältniss zur Natur und den übrigen Substraten der mythischen Conception untersucht, wobei namentlich auch in feiner Weise die Thiergestaltigkeit mancher Dämonen und Götter als Vorstufe des Anthropomorphismus zur Besprechung gelangt. Der zweite Abschnitt, von p. 102-301 reichend, behandelt die einzelnen Götter und Dämonen, Agni, Indra, Varuna, Mitra und die Adityas, die beiden Açvin, Rudra und andere Gottheiten: ferner böse Dämonen, priesterliehe und kriegerische Heroen; endlich in einem Anhang die Vorstellung von Gut und Böse mit Anwendung auf die Götter, die göttliche und die sittliche Welt in ihrem Verhältniss zu einander. Der dritte Absehnitt, p. 302-523, ist dem Cultus gewidmet und bespricht nach einander Sühnopfer und Sühnzauber: den Antheil des Opferers und des Priesters an der Opferspeise; Zauberfeuer, Opferstreu und Opferfeuer; Opferspeise und Opfertrank; den Opfernden und die Priester; Dikshå und Opferbad; sonstige cultische Observanzen: das Gebet; die einzelnen Opfer und Feste; Zauberei und Verwandtes. Der vierte Absehnitt, zugleich der letzte, p. 524-597, handelt vom Seelenglauben und Todtencultus, bespricht die Seele, Himmel und Hölle; Spuren älterer Formen des Seelenglaubens; die Todten und die Lebenden; die Bestattung; und gibt schliesslich noch einen Rückblick. Ein Excurs, ,der Soma und der Mond, und ein Register der behandelten Gegenstände machen den Schluss des Buches.

Wenn ich nun, von der verehrten Redaction dieser Zeitschrift dazu aufgefordert, mein Urtheil über den Werth des Oldenbergschen Werkes im Einzelnen abgeben soll, so stehe ich nicht an, die zweite

Hälfte desselben für den bei weitem am besten gelungenen Theil zu erklären. Hier ist die Aufgabe, welche ich oben charakterisirte, in sehr vollkommener, ja mustergiltiger Weise gelöst. Und es gilt dies in ganz besonderem Grade von dem dritten, den Cultus behandelnden Absehnitt. Manche vom Verfasser hier besprochene Einzelheit des vedischen Opferwesens dürfte von Indologen, die mit den ethnologisehen Forschungen vertraut sind, auch früher schon ebenso betrachtet und erklärt worden sein, - das mit grosser Meisterschaft in dieser Beleuchtung gezeichnete, fein ausgeführte Gesammtbild des Cultus und des mit ihm sich oft berührenden, oft ganz verquickten Zauberwesens wird ohne Zweifel für Alle in hohem Grade belehrend sein. Ueberall fühlt man es dem Verfasser ab, wie ganz er seinen Stoff beherrscht, mit welcher Sicherheit er sich auf dem schwierigen und complicirten Gebiete des vedischen Rituals bewegt: was aber seiner Behandlung desselben den fesselnden Reiz verleiht, ist neben der hohen Kunst der Darstellung die Neuheit des Gesichtspunktes, unter dem hier Alles betrachtet wird. Man darf behaupten, dass das auf den ersten Anblick so abschreckend öde Ceremoniell des altindischen Opfers, wie es uns aus der trockenen, ermüdenden Darstellung der Brahmanas und Sûtras bekannt ist, durch Oldenbergs Behandlung ein ganz neues, wesentlich erhöhtes Interesse gewonnen hat. Wollte ich die besonders beachtenswerthen Partieen dieses Abschnittes hervorheben, so müsste ich fast alle oben angeführten Kapitel noeh einmal namhaft machen; und sollte ich mein Urtheil im Einzelnen begründen, so müsste ich ins Referiren verfallen, was doch zu weit führen durfte. Ich hebe nur hervor, in wie feiner Weise OLDENBERG hier Zauberei und Cultus in ihrem gegenseitigen Verhaltniss behandelt. Im Uebrigen sei dieser Abschnitt zu Leetüre und Studium wärmstens empfohlen.

Auch der darauf folgende vierte Abschnitt (Seelenglaube und Todtencultus) ist interessant und werthvoll. Die vedischen Nachrichten werden hier wie auch an anderen Stellen des Oldenbergsehen Buches, durch jüngere, namentlich buddhistische Quellen ergänzt, und kommt des Verfassers Kennerschaft auf letzterem Gebiete seinem

Werke wiederholt zu gut. Nicht übereinstimmen kann ich mit Olden-BERGS Auffassung des Liedes Rv. 10, 18, welches er im Gegensatz zu Roth nicht auf ein eigentliches Begräbniss bezogen wissen will. Er meint: Die Gebeine, die bei der Verbrennung übrig bleiben, werden in die Erde gesenkt: dass nicht dieser Act, sondern das Begraben des ganzen Leibes gemeint sei, ist dem Text schlechterdings nicht anzusehen' (p. 571). - Ich denke doch! Das Lied, eines der schönsten des Rigveda, macht einen durchaus einheitlichen, in sich abgeschlossenen Eindruck.1 Vers um Vers ganz ungezwungen erklärend lässt Roth in überzeugendster Weise die Begräbnissceremonieen sich vor unsern Augen entwickeln. Was wird aus dem Liede bei Oldenbergs Auffassung? Dass während der Recitation der ersten neun Verse die Leiche unverbrannt daliegt, ist klar, und offenbar nimmt auch Oldenberg dies an (p. 575). Die Wittwe ruht oder sitzt neben der Leiche des Gatten; sie wird aufgefordert, sich zu erheben und wieder in die Welt der Lebenden einzutreten;2 der Bogen wird aus der Hand des Todten genommen (v. 9); und unmittelbar darauf heisst es: "Geh ein in die Mutter Erde" etc. Zwischen v. 9 und 10 müsste also, wenn man Oldenbergs Anschauung acceptirt, die Verbrennung stattfinden und während dieser wichtigen, geraume Zeit beanspruchenden Handlung müssten entweder gar keine Verse oder die eines andern Liedes recitirt worden sein. Das Erstere ist undenkbar und wird auch von Oldenberg nicht angenommen; das Letztere würde die Einheitlichkeit (und damit die Schönheit) des Liedes Rv. 10, 18 total zerstören, und bliebe in diesem Falle unverständlich, warum die betreffenden Verse nicht hier zwischen v. 9 und 10 Platz gefunden haben. Es kommt dazu, dass nach dem Ritual, wie Oldenberg selbst p. 579 anführt, das Sammeln der Gebeine am dritten Tage nach der Verbrennung der Leiche stattfindet. Zwischen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ob vielleicht der Schlussvers später angeflickt ist, wie Roiн meint, und wie das abweichende Metrum wahrscheinlich macht, kommt hier nicht in Betracht. Ich übersetze denselben anders als Roiн

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Oldenberge Uebersetzung von v. 8 schemt mir der Rothschen gegenüber keinen Fortschritt zu bedeuten.

v. 9 und 10 läge also ein Zwischenraum von mindestens einigen Tagen! So hätten wir nur noch zwei zusammengeklebte Fragmente vor uns, das eine vor der Verbrennung, das andere mehrere Tage später beim Versenken der Gebeine zu recitiren. Eine derartige Zerreissung und Verstümmelung des schönen Liedes vorzunehmen, liegt aber nicht der mindeste Grund vor. Oder spricht auch nur irgend etwas in dem Liede selbst gegen die Rothsche Annahme, dass hier ein einfaches Begräbniss, das Begräbniss einer unverbrannten Leiche zugrunde liegt? Wenn auf den Vers: "Den Bogen nehme ich aus der Hand des Todten' etc. unmittelbar folgt: "Geh in die Mutter Erde ein' etc., so ist es - meine ich - dem Texte so deutlich wie nur irgend möglich anzusehen, dass es sich hier um Begräbniss ohne Verbrennung handelt. Aber auch den weiteren, die Einsenkung begleitenden Versen ist, wie mir scheint, dasselbe anzusehen. Wenn es heisst: ,Thu dich auf, o Erde, beenge ihn nicht, gewähre ihm guten Eingang, lass ihn sieh schön an dieh ansehmiegen; wie die Mutter den Sohn mit dem Bausch des Gewandes umhülle ihn, o Erde', - dann sieht und fühlt man es diesen Worten ab, dass sie gesehaffen sind, um bei der Einsenkung eines geliebten Todten gesprochen zu werden, den man noeh leibhaftig vor sich sieht, wo man zärtlich darum besorgt ist, dass der Leib reeht weich drunten gebettet ruhe, - nieht für das Eingraben verbrannter Gebeine, wo solch zarte Besorgniss höchst unnatürlich wäre. Wenn es weiter heisst: ,Sieh aufthuend stehe die Erde fest, tausend Pfeiler sollen sich anlehnen (oder darauf stützen); diese Wohnungen sollen von Butter überströmen und immerdar ihn hier sehirmen; ich befestige dir die Erde rings um dieh herum, - diese Säule sollen die Väter dir halten', - so hat man einen ähnlichen Eindruck, ja man möchte fast vermuthen, dass von der Herstellung einer Grabkammer für die Leiche die Rede ist. Wenn es ausserdem, wie Oldenberg selbst, p. 571, hervorhebt, durch andere Stellen feststeht, dass in vediseher Zeit das Begraben neben dem Verbrennen Sitte war, so liegt nicht der mindeste Grund vor, Rv. 10, 18 die bisher allgemein ancrkannte Bedeutung abzuspreehen. Denn dass nach dem späteren Ritual, zu einer Zeit, wo das Begraben abgekommen war, die Verse 10, 18, 10 ff. beim Einsenken der verbrannten Gebeine gesprochen werden, kann für die Auffassung des Rigvedaliedes nicht entscheidend sein. Wie man in diesem Ritual sich einigermassen passende Verse aus den verschiedensten Liedern des Rigveda zusammenstellte, ist ja bekannt genug.

Weit weniger günstig, wie über die zweite, urtheile ich über die erste, hauptsächlich die vedische Götterwelt behandelnde Hälfte des Oldenbergschen Buches. Zwar finden sich auch hier manche vortreffliche Partieen, wie z. B. das, was Oldenberg über "Götter und Thiere" sagt (p. 68-87), die Bemerkungen über die bösen Dämonen (p. 262-273) u. a. m., indessen gewinnt man doch den Eindruck, dass die Stärke des Verfassers nicht auf dem mythologischen Gebiete liegt, und ist dasjenige, was er auf diesem Gebiete an neuen Gedanken entwickelt, nach meinem Urtheil nur zu einem kleinen Theile glücklich zu nennen.

Schon die einleitende allgemeine Charakteristik finde ich nicht ganz gerecht. Wenn Oldenberg die Götter des Rigveda als Barbarengötter bezeichnet, von Barbarenpriestern angerufen (p. 3); wenn er mit Hinweis auf die Thatsache, dass als Hörer der vedischen Lieder vor Allem der Gott selbst gedacht ist, bemerkt: "So häufen sie auf ihn alle verherrlichenden Beiworte, welche der schmeichlerisch-plumpen Redseligkeit einer das Helle und Grelle liebenden Phantasie zu Gebote stehen, — so ist, wenn man an Götter wie Varuna und an die besten Lieder des Rigveda denkt, damit doch wohl zu viel gesagt. "Da ist kein Gott — sagt Oldenberg weiter — bei dessen Augenwinken und dem Wallen der ambrosischen Loeken von dem unsterblichen Haupt die Höhen des Olympos erbeben"; — freilich, allein da ist ein Gott, der alle griechischen Götter, den olympischen Vater

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Indem ich mich hier aut das Mythologische beschräuke, lasse ich manche wichtige Frage, wie z.B. die Zeitbestimmung der vedischen Periode, ganz bei Seite. OLDENBERGS Annahme, die altesten vedischen Quellen möchten aus der Zeit von 1200—1000 vor Christi stammen (p. 1), ist durchaus unhaltbar. Dass dieselben viel alter sem müssen, hat vor Allem Brinler in überzeugender Weise dargethan im Indian Antiquary. September 1894, p. 246 ff

nicht ausgenommen, an echter, tief religiöser Bedeutung, an moralischer, göttlicher Hoheit und Reinheit überragt, - der schon genannte Varuna. Soll der Werth einer Religion, die religiöse Bedeutung bestimmter Göttergestalten abgeschätzt werden, so kann unmöglich das den Massstab bilden, inwieweit die betreffenden Götter plastisch fein individualisirt sind, — ein wesentlich ästhetischer Gesichtspunkt; da kommen ganz andere, specifisch religiöse Momente in Betracht, und so gewiss es ist, dass die homerischen Götter die vedischen an ästhetischer Vollendung bergehoeh überragen, so gewiss auch scheint es mir, dass kein homerischer Gott an specifisch religiöser Bedeutung sich mit dem vedischen Varuna messen kann. Indessen, Oldenberg ist wohl kaum dieser Meinung. Er bemerkt nach einer grau in grau gehaltenen Schilderung der Rigveda-Poesie: "Priesterlichem Meistergesang, der so von den Göttern und göttlichen Dingen redet, kann auch in dem, was er von der Menschenseele und menschlichen Geschicken zu sagen hat, nicht voller Klang, nicht die Beredsamkeit der Leidenschaft eigen sein; er kann nicht die Töne besitzen, aus denen die Wärme und Tiefe, das leise Erzittern des frommen Herzens spricht. Von den Abgründen der Noth und der Schuld weiss diese Poesie wenig' etc. Ich muss bekennen, dass mich dies summarische Urtheil aus der Feder eines so ausgezeichneten Veda-Kenners, wie OLDENBERG, Wunder genommen hat. Ich rede nicht von der grossen Masse der vedischen Lieder, - aber darf ein solches Urtheil ausgesprochen werden, wenn wir doch unter diesen Liedern die herrlichen, rührenden Varuna-Hymnen finden, welche man ganz mit Recht sehon oft mit den Psalmen des Alten Testamentes verglichen hat und welche gerade das in hohem Masse bieten, was ()LDENBERG hier dem Rigveda abspricht. Da haben wir zarte, innige Sehnsucht nach dem Anbliek des Gottes, nach der Vereinigung mit ihm, tiefes aufrichtiges Schuldgefühl, ergreifende Sehnsucht nach Vergebung der Schuld und Wiederherstellung des durch die Sünde zerstörten Verhältnisses zu dem Gotte (religio!), und den Glauben an einen Gott, von dem sich das grosse Wort sagen lässt, dass er selbst über den Sünder sich erbarmt! (Rv. 7, 87, 7.) Allerdings kommt Oldenberg

in späteren Partieen seines Buches auf diese Varunalieder zu spreehen und spendet ihnen Lob; dass er sie aber doch nicht so würdigt, wie sie es verdienen, scheint mir schon das oben angeführte summarische Urtheil der Einleitung zu beweisen.

Die Erwähnung des Varuna führt mich zu Ausstellungen, denen man vielleicht grösseres Gewieht zugestehen wird. Bei Behandlung dieses Gottes lässt Oldenberg, wie mir seheint, die sonst für ihn so charakteristische grosse Vorsicht vermissen. Er hält Varuna für einen Mondgott, eine Ansieht, die vor ihm Hillebrandt als Vermuthung vorsichtig und zögernd ausgesproehen, Hardy mit grösserer Bestimmtheit vertreten hat. Oldenberg operirt mit dieser Ansehauung, zu welcher er, seiner eigenen Angabe gemäss, unabhängig von den genannten Forsehern gelangt ist, fast wie mit einem wissenschaftlich gesicherten Ergebniss, wovon dieselbe aber sehr weit entfernt ist. Sehon auf p. 48 erklärt er es für nieht zweifelhaft, dass Mitra ein Sonnengott gewesen und hält es für ,kaum minder sieher, dass Mitra's göttlieher Gefährte Varuna ein Mondgott war', obwohl er auf derselben Seite als einzigen Zug, der bei Varuna direct auf den Mond hinweisen soll, seine Herrschaft über die Nacht anführt. Dieser Zug aber kann die Mondnatur des Varuna keinesfalls erweisen. Er erklärt sich ganz gut auch bei der bisher herrschenden Anschauung des Varuna als Gottes des allumfassenden Himmels. Der geschmückte Nachthimmel ist eindrucksvoller, stimmt das Gemüth in höherem Grade zur Andacht als der Himmel bei Tage. So erschien der allumfassende Himmel, Varuna, grösser, herrlicher, majestätischer bei Nacht offenbart als bei Tage, zeigte sieh gewissermassen erst bei Nacht in seiner vollen Herrlichkeit, und darum die besonders ausgeprägte Beziehung zur Nacht.1 Es ist ja aber bekannt genug, dass Varuna keineswegs auf die Nacht beschränkt ist. Die Sonne heisst im Veda das Auge des Varuna (wie auch des Mitra); ist eine solche Bezeichnung wohl denkbar, wenn auch nur der Schatten eines Mondgottes in Varuna steckte? Für den Himmel aber ist dies eine

Dazu kommt noch etwas Anderes, was weiter unten besprochen werden soll,
 der Gegensatz des Varma zu Dyâus, dem Taghimmel.

sehr passende mythologische Vorstellung. - Varuna hat der Sonne ihre Pfade gebahnt, er hat sie, die goldene Schaukel am Himmel. geschaffen, dass sie leuchte (Rv. 7, 87, 1. 5); wie kommt ein ursprünglicher Mondgott zu dergleichen? Bei dem Himmelsgott ist alles dies ganz passend. — Der Veda schildert uns Gott Varuna weiter als lichten himmlischen König, der sich droben in seiner Veste hingesetzt hat und von dort aus Alles sieht und bemerkt, was geschehen ist und noch geschehen wird, alles Thun der Menschen als höchster und heiligster Richter überwacht. Wie schön stimmt diese Anschauung zum allumfassenden Himmel, der Tag und Nacht auf uns herniederschaut! Wie wenig dagegen passt der Mond zu einer solchen Rolle! Der Mond mit seinem wechselnden Licht, der nicht einmal bei Nacht beständig oben wacht, sondern bald da ist, bald verschwindet, bei Tage aber, wo doch der Menschen Thun hauptsächlich vor sich geht, ganz regelmässig fehlt! Das wäre ein gar seltsamer Ueberwacher alles menschlichen Thuns. Aus der Vorstellung des lichten Himmels kann sich leicht die eines obersten himmlischen Sittenrichters entwickeln. Das zeigt uns unter Anderem auch der von Scherer erwiesene germanische Tiwaz Thingsaz (Mars Thingsus). Ich wüsste nicht, dass der Mond irgendwo zu einer ähnlichen Rolle gelangt wäre; es müsste das auf seltsamen Umwegen zugehen und wäre es mir interessant zu erfahren, ob Oldenberg irgendwelche überzeugende Analogie zu Gebote steht. Vorderhand erscheint eine solche Entwicklung sehr unwahrscheinlich.

Es heisst weiter von Varuna in einem der schönsten an ihn gerichteten Lieder (Rv. 7, 87, 5): "Die drei Himmel sind in ihn hineingesetzt, die drei Erden darunter, eine Reihe von Sechsen bildend." Wie gut passt diese Vorstellung wieder zu Varuna als dem allumfassenden Himmelsgewölbe, wie ganz unmöglich erscheint sie, sobald man sie auf einen Mondgott anwenden wollte.

So lässt sich an Varuna nicht ein einziger Zug nachweisen, der deutlich auf einen Mondgott hinwiese, dagegen zahlreiche Züge, die mit einer solchen Annahme durchaus im Widerspruch stehen. Andererseits findet sich am vedischen Varuna nicht ein einziger Zug, der nicht vortrefflich zu der bisher allgemein angenommenen Ansicht des Varuna als eines Himmelsgottes stimmte, auch hat Oldenberg gar nicht ernstlich den Versuch gemacht, diese wohlbegründete Ansicht als aus irgend einem Grunde unwahrscheinlich zu erweisen.<sup>1</sup>

Wir kennen gar manche verblasste, in ihrem ursprünglichen Wesen verdunkelte Göttergestalten. Dieselben haben in der Regel etwas Farbloses, Undeutliches an sich, stehen aber doch nicht mit klar und stark ausgeprägten Zügen ihres Wesens geradezu in Widerspruch zu ihrem ursprünglichen Charakter (wie das bei dem Mondgott Varuna der Fall wäre). Das nachstliegende Beispiel ist für uns in diesem Falle Mitra. Er ist aller Wahrscheinlichkeit nach ein alter Sonnengott, darauf deutet mancher Zug; dies ursprüngliche Wesen ist verdunkelt, aber kein einziger bedeutender, charakteristischer Zug—das ist sehr wichtig— steht in directem Widerspruch zu einer derartigen Annahme.

Wie kommt unter solchen Umständen ein Forscher wie Oldenberg zu der Behauptung. Varuna sei ursprünglich ein Mondgott gewesen? Ihn hat augenscheinlich das Verhältniss, in welchem Varuna zu Mitra und den andern Ädityas steht, zu seiner Aufstellung bewogen. Mitra ist aller Wahrscheinlichkeit nach ein alter Sonnengott. Er erscheint im Veda oft mit Varuna zu einem Paar eng dualisch verbunden. Und diese beiden hehren Götter einer himmlischen Lichtwelt schliessen sich mit fünf andern wesensverwandten geringeren Genien zu dem Kreise der sieben Ädityas zusammen. Ihnen steht bei den Persern, wie längst von Roth und Andern erwiesen ist, deutlich entsprechend die Schaar der sieben Amesha epeñtas gegenüber, an ihrer Spitze Ahnra Mazdå, der dem Varuna deutlich verwandt ist, oft dualisch eng verbanden mit dem alten Sonnengott

 $<sup>^{1}</sup>$  Auch die einzig wahrscheinliche, meines Wissens allgemein augenommene Etymologie des Nameus Varuna stummt zu dieser Annahme. Denn mag man die Zusammenstellung Varuna =  $0.5 \rho x v \delta_{5}$  auch aus lauthehen Gründen für unwahrscheinlich halten, — dass Varuna von der Wurzel var "umfassen, umhüllen, einschliessen" herkommt und also den Umfassenden. Umschliessenden bedeutet, ist doch im hochsten Grade wahrscheinlich und lässt sich meines Wissens dagegen nichts Stichhaltiges einwenden

Mithra, der dem vedischen Mitra entsprieht. Ist nun Mitra die Sonne und erscheint er, namentlich in jüngeren vedischen Büchern, speciell in Beziehung zum Tage, Varuna zur Nacht gesetzt, - um welches andere Paar kann es sieh da wohl handeln als um Sonne und Mond? Wer anders sind dann jene sieben Lichtgötter als Sonne und Mond und die fünf Planeten? Dieser auf den ersten Anbliek allerdings bestechende Sehluss erscheint nun Oldenberg so sieher, so nothwendig, dass er von ihm als einem Ergebniss sprieht, das nach seiner Meinung kanm einem Zweifel unterliegen kann. Aber sehen wir uns die Stützen dieses Beweises etwas näher an! Von der Beziehung Varunas zur Nacht sprachen wir sehon und sahen, dass dieselbe sieh auch bei der bisherigen Ansieht vom Wesen des Gottes ausreichend erklärt. Es muss aber noch hervorgehoben werden, dass diese Beziehung Varunas zur Nacht in den ältesten und wichtigsten Zeugnissen von seinem Wesen, den Liedern des Rigveda, so gut wie gar nicht vorhanden ist. Auch der Rigveda bietet nur einige Stellen, die wahrscheinlich so zu deuten sind, wenn sie sieh auch nieht gerade durch grosse Klarheit auszeiehnen. Erst die Brâhmana-Literatur bringt den Gedanken klar ausgedrückt und oftmals wiederholt, dass dem Mitra der Tag, Varuna die Nacht gehöre, oder dass Mitra den Tag, Varuna die Nacht geschaffen habe. Das Zeugniss der Brâhmaņas kann aber dem des Rigveda nicht gleichwerth gesetzt werden. Diesem von ihm natürlieh vorausgeschenen Einwurf sucht Oldenberg mit folgenden Sätzen zu begegnen: "Es wäre ein schablonenhaftes Verfahren, dessen Unrecht sieh an immer zahlreieheren Punkten des vedisehen Forschungsgebiets herausstellt, wollte man aus dem verhältnissmässig jungen Alter dieser Stellen sehliessen, dass es sich hier um eine gegenüber dem rigvedischen Gedankenkreise seeundäre Vorstellung handelt. Es liesse sieh nicht absehen, wo im Kreise der alten Auffassungen - wenn wir für alt nur die in den alten Texten belegten anerkennen - die Wurzeln der neuen gelegen hätten: zumal die Richtung, in welcher das jüngere Zeitalter die Conception des Varuna weiter entwickelt hat, bekanntlich eine ganz andere ist als die auf eine Gottheit der Nacht.

Es ist unzweifelhaft, dass jüngere Quellen vielfach ältere Anschauungen darbieten. Noch heute lebt, wie wir alle wissen, im griechischen Volke manche mythologische Anschauung, die älter ist als die Mythologie Homers. Aber es wäre gerade ein schablonenhaftes Verfahren, wenn man darum überhaupt jüngeren Quellen das gleiche Gewicht wie älteren einräumen wollte. Es ist nothwendig — das wird mir auch Oldenberg nicht bestreiten — in jedem einzelnen Falle die betreffende jüngere Quelle auf ihren Werth kritisch zu prüfen. Festwurzelnde primitive Anschauungen eines Volkes haben ein ganz anderes Gewicht, als die Aussagen spitzfindiger theologischer Werke, wie der Brâhmanas, welche sich geradezu nicht genug thun können in unaufhörlichem Systematisiren und Schablonisiren, vergleichendem Zusammenstellen, Identificiren und Symbolisiren. Es ist bekannt, was da Alles zusammengebracht und zusammengestellt wird, oft auf ganz schattenhafte Gründe hin. Für diese Theologen war es wohl genug zu wissen, dass Mitra und Varuna seit Alters ein fest zusammengehöriges Paar bilden und dass Mitra zu Sonne und Tag in Beziehung steht, um zu dem Ausspruch zu kommen: Mitra gehört dem Tag, (also) Varuna der Nacht. Dies beweist noch nicht viel für den ursprünglichen Charakter des Varuna, den Oldenberg doch ergründen möchte. Es kann höchstens den Beweis liefern, dass eine solche Vertheilung dem Wesen des Varuna nicht absolut widerstrebt, obwohl diese Theologen auch gelegentlich das Vieh mit dem Luftraum oder den Wassern identificiren u. dgl. m. Es würde nicht einmal viel beweisen, wenn es in den Brâhmanas geradezu hiesse: Mitra ist die Sonne, Varuna der Mond; so weit gehen aber diese Theologen gar nicht, sie bleiben bei der obigen Zusammenstellung, welche sich, wie schon oben dargelegt und weiter unten noch mehr gestützt werden soll, mit dem Wesen des Varuna als des allumfassenden Himmels noch ganz leidheh verträgt, und das ist für Bråhmana-Speculationen schon ziemlich viel. Das Zeugniss des Avesta, welches Oldenberg den oben angeführten Sätzen (p. 192) anschliesst, beweist nur für Mitra etwas, denn dass Ahura Mazda nicht die leiseste Spur eines

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Måitr. S. 3, 9, 7; 3, 8, 4.

Mondgottes an sich hat, bedarf keiner Erörterung. - Varunas spätere Entwicklung zu einem Gotte der Gewässer ist ganz unabhängig von diesen Brâhmaṇa-Speculationen; deutliche Ansätze zu derselben finden sich schon im Rigveda; jedenfalls hat man keinen Grund, die Gedanken über Varunas Beziehung zur Nacht darum für besonders alt zu halten, weil sie sich nicht in der Richtung bewegen, die zum Wassergott Varuna führt. Es sind eben ganz für sieh stehende und darum auch für sich zu beurtheilende Speculationen über einen Gott, dessen überaus reiches, vielseitiges Wesen zu den mannigfaltigsten Entwicklungen die Ansätze darbot. Im Uebrigen will ich die Möglichkeit, ja die Wahrscheinlichkeit nicht leugnen, dass in der Beziehung des Varuna zur Nacht etwas Altes steckt. Ich wollte nur deutlieh machen, dass wir das Zeugniss der Brâhmanas in diesem Punkte nicht überschätzen dürfen. Der betreffende Zug tritt keinesfalls in der Art hervor, dass wir in ihm den eigentlichen Schlüssel zum Wesen des Varuna zu suchen veranlasst wären; ich halte ihn aber auch für einen bedeutsamen Zug, der alt sein dürfte. Wie er zu erklären, wird weiter unten näher erörtert.

Wie kommt denn nun aber schon der Rigveda zu der dualischen Zusammenstellung des Mitra und Varuna? Nun, ist es denn wirklich so unnatürlich oder gar unverständig, Sonne und Himmel, diese beiden herrlichsten und hehrsten Erscheinungen, zu einem Paare zusammen zu fassen, als ein Paar gemeinsam zu verehren? Sonne und Himmel, die am Ende doeh noeh enger zusammen gehören als Sonne und Mond, die nie zusammen erscheinen. - Die Sonne erscheint immer mit dem Himmel verbunden, der Himmel nicht immer mit der Sonne. Diesem Verhältniss entspricht es durchaus, dass Mitra in der Regel mit Varuņa verbunden auftritt, Varuņa dagegen eine von Mitra unabhängige, überragend grosse und hohe, ja universale Bedeutung hat. Bei dem Paare Sonne und Mond erscheint durehaus die Sonne grösser, machtiger, glänzender, herrlicher, segensreicher als der Mond; bei dem Paare Sonne und Himmel fällt der Sonne keine nur annähernd älınliche Bedeutung zu, und so ist es denn auch Regel bei den meisten Völkern, dass der Himmelsgott über dem Sonnengott steht.

Sonne und Himmel gehören gewiss ihrer Natur nach enger zusammen als Agni und Soma oder andere im Rigveda dualisch verbundene Götterpaare. Diese enge Verbindung des Varuna mit Mitra spricht nach alledem nicht gegen Varuna als Gott des allumfassenden Himmels und kann nicht als Beweis für die Mondnatur des Gottes angeführt werden. Die Siebenzahl der Aditvas und der Amesha çpentas fordert zu ihrer Erklärung aber auch nicht die Planeten als natürliehe Unterlage. Die Sieben ist seit Alters eine heilige Zahl, sie tritt als solche im Rigveda oft hervor; wenn man die beiden grossen himmlischen Lichtgötter mit einem Hofstaat wesensverwandter Genien umgeben wollte, war es ganz natürlich, dass man die Gesammtzahl dieser Liehtwesen auf sieben ansetzte, welche Zahl übrigens nicht so fest stand, dass sie nicht geschwankt hätte und späterhin durch andere Zahlen verdrängt worden wäre. Eine ganz andere Frage wäre die, ob die Heiligkeit der Siebenzahl nicht im letzten Grunde auf die Siebenzahl der Planeten (einschliesslich Sonne und Mond) zurückzuführen sei. Auf diese allzuweit führende Frage brauche ich hier nicht einzugehen. Ihre Bejahung würde ja noch nicht im mindesten beweisen, dass Aditvas und Planeten direct zusammenhängen. Auch muss stark betont werden, dass die Adityas von irgend welchem planetarischen oder Stern-Charakter absolut nichts an sieh haben und dass lediglich ihr allgemeiner Charakter als Lichtgötter, ihre Verbindung mit Mitra-Varuna und ihre Siebenzahl Oldenbergs mit so grosser Sicherheit hingestellter Behauptung zugrunde liegt. Er sagt, p. 194. sie waren "ihrem urspringlichen Wesen nach unverständlich geworden. Dass sie aber jenes angeblich ursprüngliche Wesen überhaupt jemals an sich gehabt, hätte zuerst ganz anders bewiesen werden mussen.

Wir haben nach alledem keine Veranlassung, die wohlbegründete, bislang geltende Ansicht von Varuna als dem allumfassenden Himmelsgotte aufzugeben. Alles, was wir im Veda von ihm hören, stimmt zu dieser Anschauung, nichts steht dazu in irgend ernstlichem Widerspruch, und auch die grossartige Gestalt des avestischen Ahura kann aus keiner natürlichen Anschauung leichter und besser sich

entwickelt haben als der des hohen Himmelsgottes. Andererseits finden wir bei Varuna nicht einen einzigen Zug, der deutlich auf einen Mondgott wiese oder gar ihn forderte, dagegen zahlreiche wichtige und entscheidende Züge, welche mit der Natur eines Mondgottes in schreiendstem Widerspruch stünden und ganz unerklärlich wären, wenn dem Gotte ursprüngliche Mondnatur zukäme. Man kann zwar behaupten, der Gott habe seine ursprüngliche Natur so gut wie vollständig verloren und mit einer ganz anderen Natur vertauscht, allein eine solehe Behauptung ist doch ohne jeden wissenschaftlichen Werth, denn sie lässt sich nicht beweisen, nicht einmal annähernd wahrscheinlich machen. So kann die ganze Oldenbergsche Ansicht von dem Mondgott Varuna im besten Falle den Werth einer ganz geistreichen Hypothese für sich beanspruchen, aber sie steht nur auf schwachen Füssen; von einem gesicherten wissenschaftlichen Resultat kann hier gar nicht geredet werden.

OLDENBERG hat es gar nicht unternommen, die bisherige Anschauung von Varuna als unrichtig, unzulänglich, unbefriedigend zu erweisen; er geht auf die auf der Hand liegenden Widersprüche im Wesen des Varuna mit ursprünglicher Mondnatur gar nicht ein, versucht es nicht einmal ihre Entstehung zu erklären, macht sich also die Beweisführung leicht. So kann dieselbe allenfalls blenden und bestechen, — einer ernstlichen Prüfung hält sie nicht Stand.<sup>1</sup>

Ich muss nun aber noch einer andern, mit der oben besprochenen in engstem Zusammenhang stehenden Hypothese Oldenbergs Erwähnung thun. Er glaubt, wenigstens "mit grosser Wahrscheinlichkeit",2 die weitere Behauptung aufstellen zu dürfen, das indoiranische Volk habe den in Rede stehenden Götterkreis von aussen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Art, wie Oldenberg seine Hypothese behandelt. steht in auffallendem Gegensatz zu der kritischen und besonnenen Weise, mit welcher er in dem Excurs der Soma und der Mond' Hillebrandts bekannte Theorie bekämpft. Und Hillebrandts Vorgehen war doch insofern mehr begründet und berechtigt, als Soma thatsächlich spater der Mondgott ist und schon in einigen jungeren Rigvedahymnen zweifelles als solcher auftritt. Für Varuna aber ist die Mondnatur zu keiner Zeit erweislich.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Sperrung rührt von Oldenberg her.

her übernommen (p. 193). So deutlich bei den betreffenden Gottheiten die Uebereinstimmung zwischen Indien und Iran sei, so ganz versage die Vergleichung von Gottheiten anderer indo-europäischer Völker. Das indo-iranische Volk müsse dieselben also entweder neu gebildet oder von aussen her übernommen haben. Nun erwäge man, dass jenes Volk einen Sonnengott und Mondgott von altersher hatte, die als solche auf das unverkennbarste charakterisirt waren und "Sonne" und .Mond' hiessen. Hier nun erscheint ein zweiter Sonnengott; hier erscheint ein Mondgott, dessen Naturbedeutung allem Anschein nach sehon in indo-iranischer Zeit über ethischen Attributen vergessen oder nahezu vergessen war; hier erscheinen weiter in diesem Kreise höchster Herren der Welt, gleichfalls ihrem ursprünglichen Wesen nach unverständlich geworden, Götter der fünf Planeten, um welche sich das vedische wie das avestische Volk kaum bekümmerte und die überdies im iranischen Glauben zu den bösen Mächten gerechnet wurden. Ist es da nicht wahrseheinlich, dass die Indo-iranier hier von einem benachbarten Volke, welches ihnen in der Kenntniss des gestirnten Himmels überlegen war, also aller Vermuthung nach von Semiten entlehnt haben - entlehnt als etwas vielleicht von Anfang an nur halb Verstandenes? (p. 194). Zu Semiten ist in der Anmerkung die Möglichkeit erwähnt, dass die Entlehnung vielleicht auch von den Akkadiern geschehen sei, und in einer weiteren Anmerkung (p. 195) wird auf den akkadisch-babylonischen Hymnus an den Mondgott bei Sayce. Hibbert lectures 160 ff., hingewiesen und dem Leser die Frage zur Erwägung gegeben, ob derselbe dem Tone der Varunahymnen nicht ganz nahe stehe. Im Uebrigen wird im Text noch die Frage aufgeworfen, ob die Adityas nicht den übrigen Göttern des Veda gegenüber sich wie etwas Eigenartiges, Fremdes abhöben, — Varuna gegenüber Indra wie der Repräsentant einer älteren, höheren Cultur, der Zeuge einer belebenden Berührung des Volkes, das damals vor der Schwelle Indiens stand, mit der Unltur westlicherer Nationen. — und das ist in Kürze der ganze Beweis.

Es ist dagegen zunächst zu bemerken, dass die indo-iranische Zeit an Neubildungen auf religiösem Gebiete nicht arm ist, und die

190

Annahme, wir haben es bei den Adityas mit einer solchen zu thun, wäre durchaus die nächstliegende. In die Urzeit können wir überhaupt von den Göttern der indogermanischen Völker bisher nur eine verhältnissmässig kleine Anzahl mit Sicherheit verfolgen und wenn dies bei einem Gotte oder einem ganzen Götterkreise nicht möglich ist, so brauchen wir darum noch nicht gleich auf fremdländischen Ursprung desselben zu schliessen. Einen urindogermanischen Mondgott, von dem Oldenberg mit soleher Bestimmtheit redet, kennen wir zunächst noch gar nicht mit irgend welcher Sicherheit. Die übereinstimmende Bezeichnung des Mondes mit demselben oder doch einem von derselben Wurzel stammenden Namen beweist in dieser Beziehung nichts und selbst der Umstand, dass der Mond in einer wahrscheinlich urindogermanischen Mythe (von der Hochzeit der Sonnenjungfrau) personificirt auftritt, gewährt noch keine völlige Sicherheit für die Annahme eines Mondgottes. Selbst über den urindogermanischen Sonnengott sind wir noch gar nicht im Klaren. Das sehwankende Geschlecht der Sonne bei den Indogermanen (bald männlich, bald weiblich, bald sächlich, bisweilen - wie bei den Gothen - alle drei Geschlechter neben einander) lässt zu keiner Sicherheit gelangen und der Mangel sicher urzeitlicher Mythen von einem Sonnengott macht die ganze Annahme fraglich, wenn auch nicht unmöglich. Jedenfalls hätte der Neubildung eines Sonnen- und eines Mondgottes bei den Indo-iraniern gar nichts im Wege gestanden. Mitra konnte an die Stelle des alten Sonnengottes treten so gut wie Apollon in späterer Zeit die Function des Helios übernommen hat, ohne dass darum der ältere Gott zu verschwinden brauchte; und bei Varuna ist nun gar weder die eigene Mondnatur erweislich, noch die Existenz eines älteren Vorgängers auf diesem Gebiete. Es ist überhaupt keine richtige Voraussetzung, als könne ein und dasselbe Volk als Träger ein und desselben Naturphänomens nur eine Göttergestalt entwickeln. Auch Savitar ist z. B. ein Sonnengott; wenn er es vielleicht nicht von Hause aus war, so ist er es doch jedenfalls geworden; 1 Parjanya und Indra

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oldenbergs Behandlung des Savitar, p 64, 65 überzeugt mich nicht. Savitars enge Beziehung zur Sonne steht fest und Oldenbergs Einwand: "Aber es hiesse

sind beide Gewittergötter. Zens und Uranos beide Götter des Himmels; ja Oldenberg selbst muss Aehnliches annehmen, wenn er die Sonnenjungfrau Sûryâ, welche die Açvinen (resp. den Mond) ehelicht, für die Sonne selbst erklärt (p. 213, 214), denn neben ihr steht doch unzweifelhaft der männliche Sonnengott Sûrya. Es würde indess zu weit führen, wollte ich dies Therna hier näher erörtern, da es nach dem Obigen für die Beurtheilung des uns hier hauptsächlich beschäftigenden Gottes gar nicht in Betracht kommt.

Varuna ist nach Ausweis des Veda ein höchster allwaltender Himmelsgott; für seine noch höher gehobene Parallelgestalt Ahura ist gleichfalls eine passendere natürliche Unterlage nicht denkbar. Nun verehrten die Indogermanen schon in der Urzeit unter dem Namen Dyäus den lichten Himmel, resp. den Taghimmel, denn das Wort scheint die Begriffe Himmel und Tag von Aufang an vereinigt zu haben. Aus jenem Taghimmel Dyäus wurde bei den Griechen der Himmelsgott Zeus; ihn ergänzend aber trat auf griechischem Boden Obereit hinzu, eigentlich das Himmelsgewölbe bedeutend, wie der Sprachgebrauch lehrt, ein Gott, der es zu keiner hervorragenden Bedeutung gebracht hat. In analoger Entwicklung trat in indoiranischer Zeit ueben dem alten Taghimmel Dyäus ein Gott Varuna auf, den Himmel als den erhabenen Allumfasser bedeutend.<sup>2</sup> Auf

die Structur dieses ganzen Vorstellungscomplexes von Grund aus verkennen, wollte man darum Savitar für einen Sonnenzort erklanen, besagt wenig.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bei der Neuschöpfung eines Güttes für ein Naurphänomen, das sehon göttlich verehrt wird, pflegt eine bestimmte Site desselben besonders betont zu werden und den Anlass der Schöpfung zu bilden, wie das bei dem Himmel Uranos gegenüber dem Himmel Zeus sich dentlich zeigt Welche Seite des Phänomens der Sonnengott Mitra gegenüber einem alteren Sonnengone reptäsentirte, ist bei unserer geringen Kenntniss des Letzteren und der Verletikeltung im Wesen des Mitra nicht sicher zu erweisen, doch scheint Mitra den Sunungott, insofern derselbe Freund und Helfer ist, zu bedenten: Savitar ist die Sonne, insofern sie anvegt und in Bewegung setzt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ob Οξεχνός und Varina etwo legisch zusammen hängen, ist dabei vollkommen gleichgiltig: ich behanpte dis weder noch will ich es bestreiten, darüber mogen die Sprachvergleicher entschede in Gewiss ist nur, dass οξεχνός 'Himmelsgewolber bedentet und Varina einen Gesti des allumfassenden Himmels; die beiden

diesen Gott ging im Laufe der Zeit fast die ganze Grösse und Herrlichkeit, die überragende Machtstellung des Dyaus über, der neben ihm immer bedeutungsloser wurde, während der griechische Zeus dem Uranos gegenüber seine volle Grösse bewahrte. An diesen Varuna (der auch Asura oder höchster Herr genannt wurde) knüpfte die grosse zarathustrische Reformation an, die ihn zum allüberragenden Gott erhob. Der indische Varuna, wenn auch nicht so weit gelangt. ist doch der Erbe des Besten, was einst Dyâus besessen, der höchsten Himmelsherrschaft, und erscheint ausserdem noch nach verschiedenen Seiten in seinem Wesen weiter ausgestaltet. Der Umstand, dass dieser Varuna zuerst als Ergänzung des Taghimmels Dyaus ins Leben trat. lässt es nun auch besonders begreiflich erscheinen, warum er in näherer (wenn auch keineswegs ausschliesslicher) Beziehung zur Nacht steht. Der herrliche sternengeschmückte Nachthimmel ist es ja, der uns ganz anders als der Taghimmel die Vorstellung eines Himmelsgewölbes erweckt; er brachte jenes Volk dazu, den Allumfasser, d. i. das Himmelsgewölbe, als eine Gottheit zu verehren, die noch grösser und erhabener vorgestellt wurde als der alte Dyaus und jenen immer mehr verdrängte. Nichts natürlicher, als dass diesem Gott die besondere Beziehung zur Nacht verblieb, ohne dass er auf dieselbe beschränkt worden wäre.

So wäre denn Varuna zwar kein urindogermanischer Gott, aber doch mit einem grossen Theil seines Wesens der Erbe eines solchen.<sup>1</sup>

Unter den kleineren Âdityas aber ist einer unzweifelhaft ein alter, urindogermanischer Gott — Bhaga, der avestische Bagha, welcher mit dem slavischen bogŭ, dem phrygischen Zebe Bayaïse zusammen gehört, wie längst bekannt ist.

Gestalten decken sich durchaus nicht, haben aber doch einen wichtigen Zug in ihrem Wesen mit einander gemein.

¹ Denkbar wäre es natürlich auch, dass der den Taghimmel ergänzende Gott des Himmelsgewölbes schon in der Urzeit existirt hätte, da sich dies aber nicht direct erweisen lässt, auch Varuna und Uranos gar nicht wie urverwandte Götter aussehen, halte ich selbständige analoge Entstehung derselben bei Indo-iraniern und Griechen für das Wahrscheinlichste.

Wenn Oldenberg uns den ausserarischen, semitischen oder akkadischen Ursprung der Âdityas und Amesha çpeñtas einigermassen wahrscheinlich machen wollte, hätte er uns mindestens bei einem dieser Völker ein passendes Vorbild dieses Götterkreises zeigen müssen. Er begnügt sich aber damit, auf die Semiten (resp. Akkadier) im Allgemeinen hinzuweisen als auf Völker, die den Indo-iraniern in der Kenntniss des gestirnten Himmels überlegen, Träger einer älteren, höheren Cultur waren, früher als die Indogermanen zum Ernst ethischer Lebensbetrachtung herangereift. wozu dann noch der Hinweis auf den erwähnten akkadisch-babylonischen Hymnus an den Mondgott kommt<sup>1</sup> (p. 194, 195). Das aber ist doch zu wenig, um uns wirklich zu dem Glauben an ein semitisches oder akkadisches Vorbild der Âdityas zu bringen.

Oldenbergs ganze Theorie von Varuna muss nach alledem als durchaus ungenügend begründet abgelehnt werden. Wir haben keine Ursache die bisherige, durchaus wohlbegründete, allseitig befriedigende Anschauung von diesem Gotte mit einer neuen zu vertauschen, welche nur auf einige ganz geistreiche Combinationen aufgebaut uns in eine Reihe unlösbarer Schwierigkeiten und Widersprüche verwickelt.

Das mythologische Gebiet ist ein missliches. Die Gebilde der Phantasie, mit welchen wir es hier zu thun haben, lassen sich nicht mit derselben Exactheit wie andere Theile der philologischen Wissenschaft behandeln. Wie Wolkengebilde scheinen sie oft vor unsern Augen ihre Gestalt zu wechseln, zu schwanken, in ihren Umrissen zu verschwimmen. Was dem Einen wie ein Wiesel aussieht, erscheint dem Andern wie ein Walfisch und dem Dritten wieder anders. Wenn irgendwo so ist hier Irren menschlich und natürlich, daher ein Jeder

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich kann in dem betreftenden Hymnus nur Anklänge sehr allgemeiner Art finden, die schwerlich etwas beweisen. Zwischen Varnualiedern und gewissen Psalmen des Alten Testaments bestehen reichlich ehenso viel Anklänge und doch wird wohl Niemand da historischen Zusammenhang annehmen wollen. Die allgemeine Völkerkunde zeigt uns weit auffälligere Uebereinstimmungen zwischen Völkern, wo weder an Urverwandtschaft noch an Entlehnung gedacht werden kann.

Ursache hat im Urtheil über Andere, die was Anderes sehen, nicht zu streng zu sein. Hätte Oldenberg seine Theorie von Varuna und den Âdityas blos den Fachgenossen vorgelegt, mit aller ihn sonst auszeichnenden Vorsicht, man könnte ihm für die Anregung dankbar sein, das Problem einmal von einer ganz anderen Seite anzuschauen. Nun aber hat die Sache doch ein wesentlich anderes Aussehen, da er diese Theorie in einem Werke entwickelt, welches sich augenscheinlich an einen weiteren Leserkreis wendet und denselben auch gewiss finden wird. Das halte ich für sehr bedenklich, umsomehr als Oldenberg zufolge seiner sonstigen Arbeiten bereits grosse und bereehtigte Autorität geniesst, weit über die Kreise der Fachgenossen hinaus. Viele, welche die Sache selbst zu prüfen nicht im Stande sind, dürften auf diese Autorität hin jetzt den Mondgott Varuna für erwiesen halten und eventuell mit demselben weiter operiren.1 Umsomehr habe ich es für meine Pflicht erachtet, mein abweichendes Urtheil mit aller Entschiedenheit auszusprechen und zu begründen.

Für durchaus zutreffend halte ich Oldenberg's Beurtheilung der beiden Açvin (p. 207—215). Sie ist nicht neu, — das hebt Oldenberg selbst klar hervor — fusst vielmehr ganz auf den Ergebnissen Mannhardtscher Forschung. Allein ich halte es auch für ein Verdienst, gute, gesicherte Resultate der Arbeit Anderer festzuhalten. In ein Buch, das für weitere Kreise bereehnet ist, gehören gerade in erster Linie Resultate, welche die Probe der Zeit bereits bestanden haben. Die Deutung der beiden Açvin auf Morgen- und Abendstern ist durchaus richtig,<sup>2</sup> ihre Beziehung zu den lettischen Gottessöhnen und den griechischen Dioskuren eines der bestgesicherten Resultate der vergleichenden Mythologie.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das fast bedingungslose Lob, mit welchem Oldenbergs Buch und gerade auch der mythologische Theil desselben im *Literar. Centralblatt*, 1895. Nr. 5 (von H-y) angezeigt wird, dürfte in derselben Richtung wirken. Ueber Varuna sagt der Recensent daselbst, p. 165: ,die Beziehung Varunas auf den Mond — darf allem Anschein nach nunmehr als gesichert gelten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> OLDENBERGS Kritiker im *Literar. Centralblatt* ist auffallenderweise gerade bezüglich der Açvin anderer Ansicht. Er sieht in ihnen Sonne und Mond, — eine wenig glückliche Idee.

Die Darstellung hätte an einigen Punkten vielleicht noch mehr vertieft, das Resultat noch fester gestützt werden können. So muss z. B. als ein hervorragend wichtiger, für die Identität der Açvin und der lettischen Gottessöhne sehr beweiskräftiger Punkt der Umstand betont werden, dass genau ebenso wie die beiden Açvin die eine Sûryâ, auch die beiden lettischen Gottessöhne die eine Sonnentochter heiraten. Es ist das etwas ganz Singuläres — zwei engverbundene Gatten eines und desselben Weibes — unzweifelhaft ein uralter Zug, da solch ein Verhältniss den späteren Anschauungen, namentlich der Letten, strict widersprach. Bei den Indern ist die Sache klar, aber auch bei den Letten, z. B. in Liedern wie die folgenden:

Zwei Lichterehen breunen im Meere Auf silbernen Lenchtern, Die zünden an die Gottessöhne, Wartend auf die Sonnentochter,<sup>1</sup>

Und von der Heimführung, wo die Neuvermählte vor Aufregung zittert, heisst es:

Gottes Söhne bauten eine Kleete. Goldene Sparren zusammenfügend; Die Sonnentochter ging hindurch Wie ein Blättehen bebend.

Eine jüngere Zeit sucht das ihr Anstössige wegzuschaffen, indem sie die Sonnentoehter von nur einem Gottessohn oder vom Monde (Soma) heimgeführt werden lässt, — das Letztere sowohl bei den Letten wie auch bei den Indern. In dem rituell bei der Hochzeit verwendeten Vedaliede konnte nur ein Freier gebraucht werden, — dort ist es der Mond; die Açvin erscheinen dabei als Brautwerber, gerade wie die lettischen Gottessöhne auch als Brautwerber für den Mond anftreten. Man hat sich übrigens bei den Letten auch anders noch zu helfen gewusst, indem man den beiden Gottessöhnen gelegentlich zwei Sonnentöchter zugesellte:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die her angeinhrten Lieder gehoren sämmtlich zu den schon von Mannnandt mitgetheilten.

Gottes Söhne bauen ein Haus auf, Goldene Sparren auf dem Dache: Eingehn dort zwei Sonnentöchter, Wie zwei Espenblättlein zitternd.

Indessen das Alte ist ohne allen Zweifel das Gattenpaar der einen himmlischen Braut.

Weiter ist es ein wichtiger, uralten Zusammenhang beweisender Umstand, dass die bezüglichen lettischen Lieder gerade bei Hochzeiten gesungen werden, ebenso wie das Lied von der Sûryâ, obschon durch Priesterweisheit entstellt und den Soma statt der Açvin als Freier bietend, gerade beim Hochzeitsfeste recitirt wird, — in seinem Kern uralt-volksmässigen Mythus bergend. Die himmlische Hochzeit der Sonnenjungfrau galt offenbar schon in der Urzeit als Prototyp der menschlichen.

Zu der bekannten interessanten Uebereinstimmung der Açvin und der Dioskuren als helfende Götter, speciell als Retter in Wassersnoth, im Mecre, möchte ich ergänzend ein mythologisches Lied der Letten anführen, das uns die Gottessöhne auch gerade als Retter aus Wassersnoth im Meere vorführt, und zwar ist die Gerettete dabei die Sonnentochter, resp. die Sonne. Es lautet:

Die Sonnentochter watete im Meere. Man sah nur noch das Krönchen, Rudert das Boot. ihr Gottessöhne, Rettet der Sonne Leben.<sup>1</sup>

Es scheint, dass das Versinken der Sonne im Meere hier als Ertrinken, ihr Aufsteigen am Morgen als eine Rettung derselben durch die Gottessöhne aufgefasst ist. Sollte nicht das eine uralte Mythe sein und vielleicht den Ausgangspunkt all der Rettungsgeschichten der betreffenden Götter aus Wassersnoth und Meeresfluth gebildet haben, woran sich dann später weitere Rettungsgeschichten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Gestalt der Sonnentochter scheint in diesem Liede geradezu der Sonne gleichgesetzt. Das ist interessant. Es spricht für Oldenberg's Ansicht, p. 213, 214.

anschlossen? Dass diese letzteren nicht auf Naturvorgänge zu deuten sind, sondern von mythischen Menschen handeln, darin stimme ich ganz mit Oldenberg überein; aber könnte der Ausgangspunkt nicht doch der oben vermuthete sein? Das wäre interessant und würde unter Anderem auch wieder für die Ansicht sprechen, dass die Indogermanen schon in der Urzeit das Meer kannten.

(Fortsetzung folgt.)

# Die Lautwerthbestimmung und die Transscription des Zend-Alphabets.

Von

#### Friedrich Müller.

Den Anlass zu der vorliegenden Abhandlung gab das Erscheinen der 1. Lieferung des Werkes: , Grundriss der iranischen Philologie', unter Mitwirkung von F. K. Andreas, Chr. Bartholomae, C. H. Ethé, K. F. Geldner, P. Horn, H. Hübschmann, A. V. W. Jackson, F. Justi, J. MARQUART, TII. NÖLDERE, C. SALEMANN, A. SOCIN, E. W. WEST und V. Zukovskij, herausgegeben von Wilh. Geiger und Ernst Kuhn. Strassburg. C. Trübner. 1894. 80. In diesem Werke findet sich S. 152 ff. die Lautwerthbestimmung und Transscription des awestischen Alphabets von Chr. Bartholomae, dem Verfasser des Abschnittes Awestasprache und Altpersisch' abgehandelt. Da ich gerade an diesem Punkte vieles auszusetzen habe, so sei es mir nun gestattet, zum Nutzen und Frommen der Wissenschaft meine abweichenden Ansichten vorzutragen und zu begründen. Ich bemerke ausdrücklich, dass ich dies besonders deswegen thue, weil Bartholomae auf dem Gebiete der iranischen Lautforschung mit Recht für eine grosse Autorität gilt und seine Arbeit in allen Theilen vom Chorus der jüngeren Generation der Sprachforscher gewiss mit einem lauten weithinschallenden Ja und Amen! begrüsst werden wird. Hier gilt der Spruch: Principiis obsta, sero medicina paratur.

Bartholomae stellt für die Awesta-Sprache die folgende Lautübersicht auf:

1 α 2 ā 3 e 4 ē 5 θ 6 ē 7 ο 8 ō 9 å 10 q 11 i 12 ī

13 u 14 ū — 15 k 16 g 17 x 18 γ 19 č 20 j 21 t 22 d

Wiener Zeitschr f. d Kunde d. Morgent IX. Bd.

23  $\mathcal{G}$  24  $\mathcal{S}$  25 t 26 p 27 b 28 f 29 w 30  $\mathcal{D}$  31  $\dot{\mathcal{D}}$  32 n 33 n m 34 m 35  $\dot{\mathcal{G}}$  36  $\dot{\mathcal{G}}$  37 v 38 v 39 r 40 s 41 z 42  $\dot{\mathcal{S}}$  43  $\dot{\mathcal{S}}$  44  $\dot{\mathcal{S}}$  45  $\dot{\mathcal{Z}}$  46 h 47  $\ddot{h}$  48  $x^v$  49 y.

In der Original-Schrift entsprechen diesen Buchstaben die folgenden Zeichen:

Bartholomae wendet sein Transscriptions-Alphabet auf eine ganz originelle Weise an. Er verfährt dabei so, dass er die sogenannten Umlaut-Vocale (von den älteren Forschern Epenthese genannt) sowie auch das stumme g über die Zeile schreibt. Man findet daher bei ihm: kərənavti, kərənavti, parti, vaēnarti u. s. w.

Gegen diese über den Zeilen baumelnden Vocalzeichen — eine Geschmaeklosigkeit sondergleichen — muss ich mich entschieden aussprechen. Dahinter steekt nichts anderes als ein pedantischer Rigorismus. Da doeh hoffentlich die 'Iranische Philologie' nur Sprachforscher von Fach in die Hand nehmen und studieren werden, so finde ich es ganz überflüssig, durch solches geschmackloses Zeug den Bücher-Satz zu erschweren und zu vertheuern. Der Sprachforscher vom Fach weiss, was z. B. awest. baraiti, paiti gegenüber altpers. tarsatij, patij zu bedeuten haben.¹ Mit demselben Rechte könnte ein Germanist schreiben: ich falle, du fatlst, er fatlt; gast, gatste; koch, kotche: lob, lochlich u. s. w., was doch Jedermann als arge Geschmacklosigkeit rügen würde.

Mit dieser überflüssigen Künstelei ist nur in die Schrift ein Element hineingetragen, welches nicht ihr, sondern der Lautlehre

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bei der Schreibung *barati* sieht man den Schulmeister mit dem erhobenen Bakel leibhaftig vor sich, wie er einem mit gerunzelten Augenbrauen zuruft: "Du! Du! gib Acht und bedenke genau, was das über den Zeilen baumelnde *i* hier zu bedeuten hat!"

angehört. Wenn dieses Princip von den "Junggrammatikern" noch weiter ausgebildet werden wird — und sie werden es gewiss thun — dann können wir es noch erleben, dass ein Sprachforscher, um die zwei r des Latein von einander zu unterscheiden, soror, virus, generis, genera, Minerva u. s. w. schreiben wird.

Ausser dieser ganz überflüssigen Verunzierung des Druckes habe ich, was die Form betrifft, noch Folgendes auszusetzen:

Erstens die Verwendung von umgekehrten Buchstabenzeichen (a, ā). Wozu solche blos in den elendesten Winkeldruckereien einigermassen zu entschuldigende Nothbehelfe, über welche jeder, der nicht ein eingefleischter "Junggrammatiker" ist, in helles Lachen ausbrechen muss? Können wir denn nicht unser Alphabet in jener vernünftigen Weise erweitern, wie dies Lepsius in seinem Standard Alphabet mit grossem Erfolg gethan hat?

Zweitens die überflüssige Bildung neuer monstroser Figuren, wie dies bei 30 und 31 der Fall ist, wo n, n uns dieselben Dienste leisten.

Drittens die irreführende Verwendung mancher Zeichen. Dahin gehört vor allem 17 x. Das awestische  $\delta$  ist der Fricativlaut zu k und sollte durch  $\chi$  wiedergegeben werden. Bartholomae nimmt aber dafür lieber das lateinische x (ks!) in Anspruch. Man kann diese unglückliche Wahl wohl kaum damit entschuldigen, dass der Autor es grundsätzlich vermeiden wollte, Zeichen aus der griechischen Schrift ins lateinische Alphabet hincinzumengen, da er ja 1 durch 10, durch 12 und 12 durch 13 unschreibt. — Neben 13, 14 hätte 15 wohl auch noch Platz finden können.

Warum wird zur Bezeichnung des nasalirten Vocals a das dem Polnischen entlehnte und typographisch unschöne q angewendet und nicht lieber das gefälligere und leichter verständliche  $\hat{a}$ ? Dann wäre es auch consequenter gewesen, nachdem  $r = \check{c}$   $(t\check{s})$  gesetzt worden ist, den tönenden Laut dazu, nämlich  $\mathfrak{s} = \check{g}$   $(d\check{z})$  und nicht  $= \check{f}$  zu setzen.

Ich wende mich nun der Lautwerthbestimmung jener Zeichen des Awesta-Alphabets zu, in welcher nach meiner Ansicht Bartholomae sich geirrt hat.

Ueber  $\mathcal{E}_{\mathbf{v}}$  bemerkt Bartholomae: ,9  $\bar{g}$  — früher e  $\bar{e}$  umschrieben — bezeichnen, wie Andreas gesehen hat, einen nach u zu liegenden a-Vocal, etwa  $\ddot{v}^2$  des Winteler'schen Schemas.

Diese ohne Beweis hingestellte Behauptung ist ganz unrichtig. Ich halte  $\mathfrak{l}$  phonetisch für gleich mit dem äthiopischen  $\mathfrak{g}$  (in  $\mathbf{A}$   $l\mathfrak{g}$ ,  $\mathfrak{g}$   $q\mathfrak{g}$  u. s. w.) und zwar aus den folgenden Gründen:

- 2. Dass i wirklieh e ist, dies beweist schlagend seine Länge i. Dieses i bezeiehnet im Pārsī das sogenannte Jā·i-maýhūl, d. i. ē, z. B.: عرافه = neupers. المناب = neupers. مناب بالمناب , welche Worte gewiss Niemand döw, göhān, xfaršöd aussprechen wird.
- 3. Sind  $\mathfrak{t}$  sicher aus dem griechischen  $\varepsilon$  ist doppeltes  $\mathfrak{t}$  wie doppeltes  $\mathfrak{t}$ ,  $\mathfrak{t}$  doppeltes  $\mathfrak{t}$  ist) hervorgegangen, welchem blos die Lautung von e, nie und nirgends aber jene von  $\ddot{v}$  zugekommen ist.

Ich finde es übrigens im höehsten Grade sonderbar, dass Вактнокомає, nachdem er erkannt hat, dass є є == ö ö sind, nieht lieber gleich diese Buchstaben dafür in Anwendung bringt und ६६००, ४०६, құм nieht bastöm, böröta-, hjöm sehreibt.

Dies ist alles nicht richtig. Die Laute der beiden Zeiehen und hängen mit einander phonetisch gar nicht zusammen. Das Zeichen kommt weder im Awesta noch auch im Pārsī selbständig vor, sondern blos in Verbindung mit vorangehendem a, wo es im Awesta den Diphthong aō (mit langem spitzem o), im Pārsī den Diphthong au bezeichnet, z. B.: المعارفة ا

Dass  $\xi$  wirklich den kurzen Voeal o (breites  $o = \underline{o}$ ) repräsentirt, dies geht aus folgenden Punkten hervor:

Erstens daraus, dass ihm im Altpersisehen regelmässig der Vocal a gegenübersteht, z. B.: Nomin. Sing. For = altpers. baga, dann = altpers.  $ta\chi ma$ -spāda-, wo keine Sophisterei das lange o in  $asp\bar{o}$ ,  $bay\bar{o}$ - zu erklären im Stande ist.

Zweitens aus dem Diphthonge أَجُه, der nur oi, nicht aber ōi gefasst werden kann. Dieses أَخُ ist gleichwerthig mit مُعَالِينَ , mit welchem es auch weehselt, z. B.: والمنافع بين المنافع بين بين المناف

Und dass  $\ ^{\circ}$  wirklich nicht kurzes, sondern langes  $\ ^{\circ}$  (genauer das gespitzte, gegen u sich neigende  $o=\varrho$ ) ist, dies beweist seine Verwendung in der Verbindung mit a (also  $a\bar{\varrho}$ ) zur Darstellung des alten Diphthonges au, der ihm im Altpersischen auch entgegentritt. Diese Lautbestimmung wird auch durch den Parallelismus mit  $v^{\bullet}=a\bar{\varrho}$  (richtiger  $a\bar{\varrho}$  mit spitzem dem i zuneigendem e) dem Ausdruck des alten Diphthonges ai, der ihm im Altpersischen auch entgegentritt, gefordert. Ist nämlich  $v^{\bullet}=a\bar{\varrho}$ , dann muss auch  $u^{\downarrow}=a\bar{\varrho}$  sein. Dies fordert das einfache Gesetz der Logik.

Doch kann die Sache noch anders sich verhalten.  $\frac{1}{2}$  kann vielleicht kurz sein; in diesem Falle ist dann win was auch kurz. Man muss dann schreiben  $\frac{1}{2}u = a\varrho$ , was  $u = a\varrho$ , beide  $u = a\varrho$  alten ui, uu. In diesem Falle darf  $u = \bar{e}$  blos am Ende des Wortes geschrieben werden und uu = uu, in der Mitte des Wortes, ist zu vermeiden. Wenn dies richtig ist, dann hängen u = e und u = e mit einander

gar nicht zusammen; beide sind Kürzen, aber \( \) das breite, \( \) dagegen das spitze o. \( \) ist, wie ich schon bemerkt habe, mit \( \) zusammenzustellen.

Was die Zeiehen r=19  $\xi$ ,  $\eta=20$  j anbelangt, so scheint es mir, dass es das Beste wäre, bei der Wiedergabe von Original-Texten an  $\xi$ ,  $\check{g}$  oder  $\acute{e}$ ,  $\check{g}$  festzuhalten, dagegen in sprachwissenschaftliehen Werken dafür  $t\check{s}$ ,  $d\check{z}$  in Anwendung zu bringen. Die Laute  $t\check{s}$ ,  $d\check{z}$  sind jedoch nicht Affricaten, wie Bartholomae meint, sondern cchte Consonanten-Diphthonge. Dies sieht man deutlich, sobald man dieselben zu verlängern sucht. Man spricht dann  $t\check{s}\check{s}\check{s}\check{s}$ ,  $d\check{z}\check{z}\check{z}\check{z}$  in derselben Weise, wie man aiiii, auuuu spricht.

Zwischen r=21 t und r=25 t ist kein Unterschied in der Aussprache festzustellen; r=25 t ist kein Unterschied in der Aussprache festzustellen; r=25 t ist kein Unterschied in der Aussprache festzustellen; r=25 t ist kein Unterschied in der Aussprache festzustellen; r=25 t ist kein Unterschied in der Wortes stehende r=25 t ist kein Unterschied es Wortes stehende r=25 t ist kein Unterschied in der Vortes keinen Zeichen r=25 t ist kein Unterschied in der Wortes keine Punkte am Schlusse des Wortes keine tönenden Laute duldet. Ich schreibe daher für beide, nämlich r=25 und r=25 tist kein Unterschied in der Vortes keine tönenden Laute duldet. Ich schreibe daher für beide, nämlich r=25 und r=25 tin die Lautwerthbestimmung des r=25 gewonnen ist.

Die Zeichen &= 29 w und \( \beta = 37 v \) sind ganz unrichtig bestimmt, ein Irrthum, der leider allgemein verbreitet ist und als eingefleischt gelten kann. Ueber & und \( \beta \) bemerkt West (The book of the Mainyo-i-Khard, Glossar p. 168, Note): 'Neriosengh . . . clearly prefers using \( \beta \) for \( w \), and \( \beta \) for \( v \), which is precisely the reverse of practice of modern Zendists'. Darin hat er gewiss Recht. Wie ich in dieser Zeitschrift nachgewiesen habe (Bd. vm, S. 180) ist \( \beta \) aus dem Pahlawi \( \beta \) hervorgegangenen Zeichen (vgl. diese Zeitschrift, Bd. v. S. 254) in Verbindung steht. Es wird daher in den beiden \( \beta \) berlieferten Zend-Alphabeten (vgl. diese Zeitschrift v. S. 250 ff.) \( \beta \) mit \( \beta \) zusammengestellt, wahrend im ersten Zend-Alphabet \( \beta \) mit \( \beta \) verbunden erscheint. Es ist demnach ganz umgekehrt \( \beta \) durch \( v \)

(vgl., Volk, Vater') und 4 durch w (vgl. unsere und die englische Aussprache und die Entstehung von W aus VV) wiederzugeben.

Für \* ein eigenes Zeichen 33 n m anzusetzen ist ganz überflüssig; \* unterscheidet sich von ; 32 n durch nichts als durch die
orthographische Verwendung. Dem Lautwerthe nach ist zwischen \*
und ; kein Unterschied vorhanden.

Bartholomae setzt für š drei Zeichen an (42, 43, 44), ohne diese auseinanderzuhalten. Ich finde diesen Vorgang sehr sonderbar. Nach meiner Ansicht lassen sich nur zwei Zeichen, nämlich vond wurd als zu Recht bestehend begründen. Dann aber sollte man dieselben auch in der Transscription von einander scheiden. Ich schreibe für vo = š, für dagegen šh.

Die Definition des Zeichens r (gewöhnlich r) = 48  $x^v$  als ,labialisirtes  $x^i$  scheint mir ein pures Unding zu sein. Der betreffende Laut ist ursprünglich nichts anderes als hw. Dieses hw gieng später durch Erhärtung des h und Schwund des ihm folgenden w in den einheitlichen Laut r (= Pahl. r), armen. r, neupers. r (ich möchte daher für r r gschreiben, um die harte Aussprache des r zu bezeichnen) über.

Zwischen m = 35 y und m = 49 y war einmal ein phonetischer Unterschied vorhanden, gegenwärtig aber lässt er sich nicht aufrechterhalten.

Ich möchte nach dem in den vorangehenden Zeilen Dargelegten an Stelle des überaus schwerfälligen, theilweise unrichtigen und überladenen Transcriptionssystems Bartholomae's das nachfolgende Schema zur Anwendung empfehlen. Dieses Schema schliesst sich so viel als möglich an die von Lepsius im Standard Alphabet vertretenen Grundsätze an und stellt an die Leistungsfähigkeit jeder Druckerei keine besonderen Anforderungen, ein Punkt, der nach meiner Ansicht nicht ganz aus den Augen gelassen werden darf.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dass man im Altpersischen für hwa uwa schreibt, ist ganz natürlich. Der Laut h scheint im Altpersischen so schwach geklungen zu haben, dass er förmlich überhört wurde. Darauf gründet sich die Schreibung  $\vartheta aatij$  für  $\vartheta ahatij$ ,  $d\bar{a}rajawaus$  für  $d\bar{a}rajawahus$ , wiwaana für wiwahana, baga für bagah u. s. w. Dass aber dieses h doch noch manchmal gehört wurde, dies beweist der Eigenname  $Kva\xi \acute{a}\rho\eta\varsigma =$  altpers.  $uwax\check{s}tara$  (vgl. diese Zeitschrift vii, S. 112).

### A. Vocale.

- 2. Echte Diphthonge: שנ אָנ של שנ אָל שטא.
- 3. Umlaut-Diphthonge: עיטאר על ב עולר שנו אר און שני עור בר כב עוב עב און אין שני אר אין שני און אין אין אין אי

### B. Consonanten.

### A. Vocale.

- 1. Einfache Vocale:  $a \ \bar{a} \ i \ \bar{\iota} \ u \ \bar{u} \ \bar{e} \ \bar{e} \ o \ (\underline{o}) \ \bar{a} \ (\bar{\varrho}) \ \tilde{a}$ .
- 2. Echte Diphthonge: aē (ae?) oi ēē āi aō (ao?) ēu āu.
- 3. Umlaut-Diphthonge; ai āi ui ūi ei au āu ēu ou aēi (aei?) aōi (aọi?) aēu.

#### B. Consonanten.

Im Anschluss an die Betrachtung der Zend-Schrift und ihrer Transscription sei es mir gestattet, einige Bemerkungen über die Transscription der asiatischen Schriftsysteme (Sanskrit, Zend und Armenisch) in Brugmann's Grundriss der vergleichenden Grammatik der indogermanischen Sprachen hier niederzulegen.

Brugmann's Transscription ist nicht genau und nicht eonsequent. Er transscribirt altind.  $\exists \cdot \exists \cdot$ , awest.  $\bowtie \cdot \bowtie \cdot$  mit c, j, dagegen die ihnen vollkommen entsprechenden armen.  $\delta \cdot \not \in$  mit  $\check{c}, \check{j},$  während er c, j für armen.  $\delta \cdot \not \in$  anwendet. Dass armen.  $\iota = \check{c}$  und  $\jmath = c$ , soviel wie

Ueber die altindischen Laute, welche in  $\P$ ,  $\P$ ,  $\P$ ,  $\P$  stecken, bemerkt Brugmann: "Die Palatalen c, ch, j, jh spricht man gewöhnlich wie die (zusammengesetzten) tsch-Laute, z. B. die Anfangslaute von ca "und" und janas "Geschöpf", wie die Anfangslaute der italienischen cento und gente, oder diejenigen der englischen church und judge. Es waren aber einfache Laute, ähnlich unserem k und g vor palatalen Vocalen, z. B. in Kind, Gift."

Beiläufig bemerke ieh, dass Brugmann die in den armenischen Zeichen &, ¿, Þ, ð, ¸, å steckenden Laute, die man 'wic tš, thš, dž, ts, ths, dz sprechen soll', 'Affricatae' nennt, welche Bezeichnung, gegenüber der oben für die indischen Palatalen angewendeten, nur zu einer Confusion führen kann.

Dass nun die in den indischen Zeichen च, इ, ज, झ steckenden Laute nicht einfache Laute sind (sie waren es in der Ursprache, aber nicht mehr im Arischen, d. i. im Indo-Iranischen), dies beweist schon der Umstand, dass च im Auslaute nicht stehen darf, was ihm, falls es ein einfacher Laut wäre, gestattet sein müsste. Ferner, wenn च die Geltung des k in Kind hätte, dann müsste man ihm das verwandte k assimiliren und für  $w\bar{a}k$ - $\acute{e}a = w\bar{a}\acute{e}\acute{e}a$  (चाझ) sagen können. Im Gegentheile sagt man  $w\bar{a}k$ - $\acute{e}a$ , prthag- $\acute{g}ana$ -, aber für tat- $\acute{e}a = ta\acute{e}\acute{e}a$  (चाझ), für tad- $\acute{g}ajati = ta\acute{g}\acute{g}ajati$  (चाझपति), was man nicht sagen könnte, wenn nicht  $\mathbf{T} = t\check{s}$ ,  $\mathbf{T} = d\check{z}$  mit t, d, den ersten Bestandtheilen der Lautgruppen  $t\check{s}$ ,  $d\check{z}$  lautverwandt wären.

Nach meiner Ansicht sind altind. च, ছ, ব, হা cehte Consonanten-Diphthonge, beziehungsweise Triphthonge, und phonetisch als tš, tšh, dž, džh zu schreiben.

Vom Visarga sagt Brugmann: ,h (Visarga) ist unser h.' Und von  $\mathbf{E}$  bemerkt cr: ,h spricht man wie unser h; doch war es ein tönender Laut, dessen Charakter zweifelhaft ist'. Dann heisst es weiter vom zendischen  $\mathbf{v}$ : ,h ist unser h (nicht = altind. h, d. i.  $\mathbf{E}$ )'.

Nach meinem Dafürhalten sind **e** und **v** der Aussprache nach (nicht dem Ursprunge nach) vollkommen gleich; sie entsprechen unserem h. Dagegen ist der Visarga das stumme h der Slaven. Dieses h klingt wie das neupersische h in منه, منه, oder beinahe wie ein schwach gesprochenes arabisches ح. Man hört stets den ihm vorangehenden Vocal nachklingen, also दिनः wie dēwaha, कविः wie kawihi, भानः wie bhānuhu.

Ich möchte daher für das Altindische und das Armenische das nachfolgende Transscriptionssystem vorschlagen:

### I. Altindisch.

Ich schreibe daher: ašus, swādījāsam, wīšati, ýjōtīṣi, pūsas, ćakṣūṣi bṛhati, nṛštša, pāūsjam.

### II. Armenisch.2

 $a i u \circ e \bar{e} e j w ea aj oj au iu r (p) r' (a) l (L) \lambda (q) n m k t$  $p g d b \acute{q} th ph tš tšh dž ts tsh dz \chi s z š ž h (J), k (<math>\varsigma$ ).

Daher: mpymmy trdatah, suppyy mardoh, milituju amenaju, spyr gʻojr, shuncu hisun (Brugmann's yisun ist mir unverständlich), supp hajr.

- <sup>1</sup> Wenn man weiss, dass  $\xi$  ein tönendes h ist und dass es das Residuum des Aspirations-Processes von gh, g
- <sup>2</sup> Ich gebe die Zeichen in derselben Reihenfolge, wie sie sich bei Brugmann i, S. 27 finden. Als Verfasser einer "Vergleichenden Grammatik" ist man nicht gezwungen, sich an das Transscriptions-System eines Specialforschers zu halten, im Gegentheil ist man verpflichtet, ein für alle Sprachen, die der lateinischen Schrift sich nicht bedieuen, geltendes einheitliches Transscriptions-System durchzuführen. Es berührt einen höchst sonderbar, wenn man erfährt, c sei im Sanskrit und in der Awestasprache wie ts, im Armenischen dagegen wie ts auszusprechen.

Warum Brugmann an Stelle der armenischen wy, y — ai, oi schreibt und die in der Orthographie begründete Schreibweise absichtlich meidet, vermag ich nicht zu enträthseln.

Das, was Brugmann, S. 26, Anmerkung, über den Charakter der altpersischen Keilschrift bietet, ist verworren und theilweise unrichtig; er scheint darnach die altpersischen Keilinschriften sich nie angesehen zu haben.

¹ Auch die indische Schrift war ursprünglich eine Silbenschrift oder richtiger indifferente Consonantenschrift und trägt in Betreff der inneren Form ihren semitischen Ursprung noch deutlich an sich. Da die Anbringung der Vocalzeichen oberhalb und unterhalb der Consonantenzeichen in der indischen Schrift und in den Schriften der Semiten (vgl. die Vocalisation der Araber und der Hebräer, und zwar sowohl die gewöhnliche als auch die von S. Pinsker entdeckte) eine gewisse Uebereinstimmung zeigt, so scheint es, als ob schon die altsemitische Schrift zwar nicht auf Denkmälern, aber im täglichen Verkehr, besonders im Gebrauche der Kaufleute, Punkte oder Striche bald oberhalb bald unterhalb der Consonantenzeichen zur näheren Bezeichnung der Vocale besessen hätte. In der indischen Schrift mussten gleich bei ihrer Einführung die Zeichen für die Vocale in Anwendung treten, da der Vocal im Indischen eine ganz andere Bedeutung hat als in den semitischen Sprachen. Dabei blieb jener Vocal, der am häutigsten vorkommt, nämlich a, gleichwie in der altpersischen Keilschrift, unbezeichnet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dasselbe ist auch innerhalb der ägyptischen Hieroglyphen-Schrift der Fall.

a und i nachweisen lässt.

vorhanden). g (\(\begin{aligned} \begin{aligned} \vert vor \$u\$; das Zeichen vor \$i\$ fehlt),  $\dot{z}$  (\(-\begin{aligned} \lambda \vert vor \$a\$, \(\beta \begin{aligned} \beta \vert vor \$i\$: das Zeichen vor \$u\$ ist nicht vorhanden). Dem System der reinen Lautschrift gehören an:  $\vartheta$  (\(\beta \beta \beta \beta \),  $\dot{p}$  (\(\beta \beta \b

Ganz zweifelhaft, welchem der drei Systeme angehörend, sind  $\chi$  ( $\langle \langle \uparrow \uparrow \downarrow \rangle$ ) und f ( $\langle \langle \downarrow \downarrow \rangle$ ), welche blos vor u nachgewiesen werden können.

Die Schwierigkeit, welche dem exacten Lesen der altpersischen Keilinschriften sich entgegenstellt, besteht nicht blos darin, dass der vocallose und der mit dem Vocal a verbundene Consonant ganz gleich bezeichnet erscheinen, sondern auch in dem Umstande, dass ausser bei d und m die einfachen Vocale i und u und die mit ihnen verwandten Diphthonge ai, au von einander nicht geschieden werden. Darnach sind zwar di, du, mi, mu von dai, dau, mai, mau geschieden, nicht aber ti und tai (wohl aber tu und tau), ni und nai (wohl aber nu und nau), noch weniger 3i, 3u und 3ai, 3au, si, su und šai, šau. Daher kann HUMWRZ sowohl humawarza, als auch ebenso gut haumawarza gelescu werden (letzteres ist deswegen richtiger, weil hu sonst im Anlaute als u erscheint), NDITBIR naditabira oder uaditabaira, JUTIJA jutijā oder jutaijā oder jautijā oder jautaijā n. s. w. Ganz unrichtig ist die Bemerkung Brugmann's: ,So kann denn z. B. mit  $ma + a \pmod{n}$ , sowohl  $m\bar{a}$  als  $ma^{\pm}$  gemeint scin, die wohl nur auf einem argen Missverständniss beruhen kann.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ma kann nur entweder ma oder m sein.

### Ku Yen-wu's Dissertation über das Lautwesen.

Von

### Dr. A. von Rosthorn.

(Mit einer Reimtafel.)

Ku Yen-wu (顧炎武), alias T'ing-lin (事林), war 1613 im K'unshan (崑山) Distriet, Präfectur Suchou, geboren und starb im Jahre 1682. Er war einer der hervorragendsten Kenner und Schriftsteller auf dem Gebiete der chinesischen Sprachgeschichte. Sein Hauptwerk erschien im Jahre 1643 unter dem Titel ,Yin hsüo wu shu'(音學五書), ,Fünf Bücher zur Lautforschung'. Einige Nachträge, wie das Yün pu chêng (韻神正), sind in seinen nachgelassenen Schriften, T'ing lin i shu (享林遺書), enthalten.

Die genannten 'Fünf Bücher zur Lautforschung' sind folgenden Inhalts:

- 1. Yin lun (音論), ,Dissertation über das Lautwesen', 1 Heft;
- 2. Shih pên yin (詩本音), ,Die ursprüngliehen Lautwerthe im Shih', 10 Hefte;
  - 3. I yin (易音), ,Die Lautwerthe des I', 3 Hefte;
- 4. T'ang yün chêng (唐 韻 正), ,Die Reime der T'ang Dynastie wiederhergestellt', 20 Hefte, und
- 5. Ku yin piao (古 音 表), "Uebersicht der alten Laute", 2 Hefte.

Die Sammlung ist eine wahre Fundgrube für den Sprachhistoriker und harrt, wie so manches andere Werk der einheimischen Literatur, einer besseren Würdigung und eingehenderen Beaehtung,

<sup>1</sup> WATTERS, Essays on the Chinese Language, p. 85.

als ihr bisher zu Theil geworden ist. Im Folgenden sei mit dem Yin lun ein Anfang gemacht.

In einer höchst interessanten Einleitung in der Form eines Schreibens an einen gewissen Li Tzŭ-tê (李子德) beklagt sieh der Autor über die unverantwortlichen Aenderungen, welche man aus Unkenntniss der alten Lautwerthe in den alten Texten vorgenommen, um die Reime der jeweiligen Aussprache anzupassen. Wenn es z. B Shu (Cap. Hung fan) hiess

## 無偏無頗 遵王之義

was Legge übersetzt:

Without deflection, without unevenness, Pursue the Royal righteousness;<sup>1</sup>

so glaubte man den Reim dadurch herzustellen, dass man das Zeichen 旗 p'o durch das Synonym 读 p'i ersetzte, welches zu 義 i besser zu passen schien. Nun war aber der alte Lantwerth von 義 nieht i sondern ngo, was wohl mit p'o, aber nicht mit p'i reimt. Und ähnlicher Beispiele führt Ku noeh eine ganze Reihe an. Der Unfug der Textverstümmelung nahm in der Periode K'aiyuan (713—741) der T'ang Dynastie seinen Anfang und ist deshalb beklagenswerth, weil die alten Texte in vielen Fällen nicht mehr herzustellen sind und die Lautforschung dadurch ausserordentlich erschwert wird.

Unser Antor schliesst sich der Ansicht an, welche vor ihm von Ch'én Ti (陳第) vertreten worden war, dass die Wörter in der alten Poesie immer in ihren ursprünglichen Lautwerthen (本音) zu nehmen seien und sich nicht den Reimen anpassten (非中韻).2 Unter den Beispielen sei nur eines erwähnt, um den Manen des verstorbenen Terrien de Lacouperie einen Tribut zu zollen. Das Zeichen 能, jetzt neng gelesen, findet sich als Reim zu 臺 t'ai und ist im Kuang yün in der Reimelasse 哈 t'ai angeführt. Da es unzweifelhaft das Phoneticum von 能 ist, so mag der Name des Kaisers Huang-ti in der That einmal Nai gelesen worden sein. Damit will

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Legge, Chinese Classics, p. 331.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Walters, Essays, p. 83.

indessen nicht gesagt sein, dass die Identificirung dieses Patriarchen mit dem König Nakhunte von Elam gut zu heissen ist.<sup>1</sup>

Die Reconstruction der alten Lautwerthe war die Aufgabe, welche Ku Yen-wu sich stellte. Er ging dabei ganz in derselben Weise vor, wie die moderne Philologie es thut, indem er den Lautwandel zeitlich rückwärts verfolgend erst die Reime der T'ang Dynastie wiederherstellte und von diesen ausgehend die Lautwerthe im Shih und I untersuchte. Die kritische Methode, verbunden mit der ungewöhnlichen Sachkenntniss, welche die Schriften unseres Autors bekunden, verleihen ihnen jenen hohen Werth für die Sprachgeschichte, auf welchen ich bereits hingewiesen habe.

Das Yin lun ist gleichsam eine Einleitung zu den anderen, mehr encyclopädischen Werken der Sammlung und erörtert die allgemeinen Grundbegriffe und Principien, welche sich aus der Vergleichung der Thatsachen und der Kritik der einschlägigen Literatur für den Autor ergeben haben. Das Buch zerfällt in drei Abschnitte. Der erste Abschnitt enthält eine vergleichende Uebersicht der ältesten phonetischen Wörterbücher; der zweite ist vorwiegend der Besprechung der Töne gewidmet, und der dritte Abschnitt handelt von der phonetischen Transscription.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Terrien de Lacouperie, Western origin of the Early Chinese Civilisation, pp. 320 f.

Ku weist nach, dass der Ausdruck yün sieh in dieser Bedeutung bei den Schriftstellern der Han und Wei Perioden nicht findet, sondern erst in der Ch'in Periode oder noch später aufkam. Der erste, der ihn gebrauchte, soll Lu Chi (陸機) gewesen sein, welcher 261 bis 303 lebte. Die Alten bezeichneten mit yin das, was wir jetzt unter yün verstehen, das phonetische Aequivalent eines Wortes (達成文謂之音).

Einen ähnlichen Bedentungswandel erfuhr das Zeiehen  $\not\propto$  wên, welches bis zur Ch'in Periode die allgemeine Bezeiehnung für das geschriebene Wort war und noch einen Hinweis darauf enthält, dass die älteste Schrift eine Bilderschrift war. Als dann im 2. und 3. Jahrh. v. Chr. die Ku wên Schrift durch die Hsiao chuan und Li shu ersetzt wurde, ging der bildliche Charakter der Schrift verloren, die graphischen Symbole wurden fortan als rackspace 2000 bezeiehnet und wên nahm die Bedeutung einer literarischen Composition an.

Die Erkenntniss und Beschreibung der vier Tonelassen wird Gelehrten des 5. Jahrh. zugeschrieben, insbesondere Chou Yü (周期) und Shên Yo (大約),2 deren Werke uns nicht erhalten sind; allein es ist wahrscheinlich, dass dieselben sehon früher, und zwar in jener Periode bekannt wurden, als die indischen Missionäre die buddhistischen Bücher übersetzten und zu diesem Behufe ein phonetisches Transscriptionssystem einführten. Der Beginn dieser Thätigkeit lässt sich zeitlich nicht genau feststellen, doch scheint sie zu dem Studium des Lautwesens den ersten Anstoss gegeben zu haben.

Als das erste phonetisch (nach Reimen) geordnete Wörterbuch gilt das Ch'ie yün (切韻) des Lu Fa-yen (陸法言), welches 601 veröffentlicht wurde. Ihm folgte im Jahre 751 das T'ang yün (唐韻) des Sun Mien (孫愐). In der Periode Yunghsi (984—987) der Sung Dynastie endlich erschien das Kuang yün (廣韻),

<sup>1</sup> WALLERS, Essays, p. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ib. p. 42

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ib p 47.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ib. p. 50.

welches uns in einer Ausgabe von 1008 erhalten ist, das älteste phonetische Wörterbuch, welches wir kennen.

Aus den Traditionen über die verlorenen Werke der Sui und T'ang Perioden, welche Ku gesammelt hat, ergibt sieh, dass das Kuang yün bloss eine neue Auflage des T'ang yün war und dieses sieh kaum wesentlich vom Ch'ie yün untersehieden haben dürfte. Jedenfalls ist die Anordnung und das ihr zu Grunde liegende phonetische System unverändert geblieben und auch die Aussprache scheint nicht die der Sung, sondern jene der T'ang Dynastie zu sein.

Für die Kenntniss der alten Auslaute also ist das Kuang yün unsere älteste Quelle und gibt uns die Auslaute (und Töne) der T'ang-Dynastie. Diese sind in der ersten Rubrik der angehängten Tafel wiedergegeben. Im Original sind sie jedoch einfach im verticalen Sinne in der Reihenfolge der vier Töne aufgezählt, und für die Anordnung der zusammengehörigen Reime in horizontalen Colonnen, nach dem Muster des Yün fu t'ung piao (資质資源) in Chalmers' Concise Kanghi bin ieh selbst verantwortlieh.

Das Kuang yün hat wie seine Vorgänger, das Ch'ie yün und das T'ang yün, fünf Bände. Das p'ing shêng umfasst zwei Bände, jede der andern Tonelassen je einen Band. Die Reime, welche dem ersten Ton angehören, sind demgemäss in zwei Gruppen getheilt, welche als shang und hsia bezeichnet sind, und die Zählung beginnt bei der zweiten Serie von neuem. Es ist naheliegend, an die moderne Spaltung des p'ing Tones in einen oberen und unteren zu denken; es zeigt sieh jedoch bei näherer Betrachtung, dass nicht nur diese Vermuthung völlig grundlos, sondern ein innerer Eintheilungsgrund überhaupt nicht vorhanden ist. Man wird demnach Ku Recht geben, wenn er auf Grund beigebrachter Zeugnisse behauptet, dass die besagte Eintheilung eine rein äusserliche ist und nur darauf beruht, dass die Wörter der p'ing Classe eben doppelt so zahlreich waren wie die jeder anderen und deshalb in zwei Bänden untergebracht wurden. Dass der zweite Band mit einer neuen Zahlenserie beginnt, ist somit eine blosse Formsaelic.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> WATTERS, Essays, p. 59.
Wiener Zeitschr. f. d. Kunde d. Morgenl. 1X. Bd.

Das Kuang yün enthält 206 Reimendungen, und zwar 57 im ersten, 55 im zweiten, 60 im dritten und 34 im vierten Ton. Die auf unserer Tafel in eine Spalte zusammengezogenen Reime sind indessen schon im Kuang yün als vertauschbar (河川) bezeichnet und Ku zieht daraus den berechtigten Schluss, dass die Tafel der 206 Reimendungen aus einer viel früheren Periode, vielleicht von Shên Yo, übernommen sei und nur die Zusätze aus der Tang Dynastie stammen. Wenn diese Ansicht richtig ist, so hätte es in dieser Periode nur mehr 115 verschiedene Reime gegeben.

Die Vereinfachung des Auslautsystems macht in der nächsten Zeit noch weitere Fortschritte. Das nächste Werk, welches uns erhalten ist, ist das Li pu yün lüo (禮 部 韻 略),2 welches nach Ku im Jahre 1037 erschien und dessen älteste uns bekannte Ausgabe das Datum 1162 trägt. Die Zahl und Anordnung der Reimendungen stimmt im Allgemeinen mit jener des Kuang vün überein. Im Einzelnen sind, wie aus der angehängten Tafel ersiehtlich, einige Abweichungen zu verzeichnen. Im ersten Ton finden wir 殷 ersetzt durch 欣 und 桓 durch 整. Diese Acnderungen waren bedingt durch den Usus, dass die Zunamen der Kaiser (御 名) der regierenden Dynastie dem ,Tabu' unterworfen waren (避 諱), d. h. ausser Gebrauch gesetzt wurden. Das erste der beiden Zeiehen war im Namen Hsüan tsus, des Vaters des Begründers der Dynastie, das zweite im Namen Ch'in tsung's enthalten. Wir schen ferner, dass die Reingruppen 文 und 殷 (xii), welche im Kuang yün noch auseinandergehalten wurden, im Yün lüo in allen vier Tonclassen zusammenfallen. Die letzten drei Gruppen des Kuang yün endlich sind in dem späteren Werke in zwei Gruppen (xxix, xxx) vereinigt. Einige unwichtige Abanderungen übergehe ich, indem ich auf die Tafel verweise. Die 115 Reimgruppen, welche in der Tang Dynastie thatsächlich noch

<sup>1 32</sup> im p'ing. 31 im shang, 33 im ch'ii und 19 mi ju shêng.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Watters, Essays, p. 61.

<sup>3</sup> Nicht nur diese Zeichen selbst waren ausser Gebrauch gesetzt, sondern auch alle Composita derselben. So tehlen im Yun luo 29 Zeichen, in welchen 恒 vorkommt. 13 Zeichen mit 臣, dem Namen Tai tsu's. 20 Zeichen mit 構, dem Namen Kao tsung's, etc.

verschieden waren, sind in der Sung Periode auf 108 reducirt, die Fiction der 206 Reime jedoch auch im Yün lüo noch aufrecht erhalten. Die Reduction soll das Werk Ting Tu's (丁度) gewesen sein, gegen den Ku die Anklage grosser Ungenauigkeit und Willkür erhebt. Uebrigens war das Yün lüo bloss ein Compendium für den Gebrauch der Studierenden und enthält gegenüber den 26,194 Zeichen des Kuang yün nur 9,590 Zeichen, vermehrt um 2,655 in der Ausgabe Mao Huang's (毛克). Ein umfassenderes Werk soll fast gleichzeitig (1039) von Ting Tu, Li Shu (李叔) u. A. unter dem Titel Chi yün (集韻) herausgegeben worden sein, ist uns aber nicht erhalten.¹

Der Uebergang zu dem modernen Auslautsystem vollzog sich noch im Laufe der Sung Dynastie. Ueber die Fortschritte, welche man im 11. und 12. Jahrh. in der Behandlung der Lautlehre machte, sei auf die vortreffliche Darstellung von Watters verwiesen. Der erste, der sich entschloss mit dem überlieferten System zu brechen, war Liu Yuan ( ) in seiner Ausgabe des Li pu yün lüo vom Jahre 1252. Er war es, der durch die Elimination der Doppelformen in der alten Reimtafel das System von 107 Reimendungen gewann. Durch diese zeitgemässe Aenderung verfällt er denn auch der tadelnden Kritik Ku Yen-wu's, dem es mehr um die Reconstruction des Lautwesens der Ch'in und Han Perioden zu thun ist, denn um eine getreue Wiedergabe der Laute der Sung.

Liu Yuan's Reimtafel wurde indessen zur allgemein giltigen und wurde auch von Huang Kung-shao (黃 公 紹) im Yün hui ehü yao (韻 會 舉 要) unverändert angenommen. Dieses Wörterbuch erschien im Jahre 1292 und ist das dritte Werk, welches Ku zur Vergleichung heranzieht. In der That überblickt man in der Zusammenstellung der drei Tafeln, welche wir reproduciren, eine fast tausendjährige Geschichte der Auslaute, und diese sind, wie jeder

<sup>1</sup> WATTERS, Essays, p. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ib. p. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Je 30 im 1., 2. und 3., 17 im 4. Ton.

<sup>4</sup> WATTERS, Essays, p. 75.

weiss, das schwierigste Capitel der chinesischen Lautgeschichte. Eine weitere Neuerung im Yun hui ist die, dass die Wörter in jeder Reimclasse nach den Anlanten, und zwar in der Reihenfolge des Sanskrit Alphabets, angeordnet sind. Es werden 36 (consonantische) Anlante unterschieden. Diese Anordnung soll von Wu Yu (吳 棫) in seinem Yun pu (韶 緬) zuerst angewendet worden sein (12, Jahrh.).

Vergleicht man die Reimtafel des Yun hui mit dem modernen System, etwa mit dem Index des P'ei wen yun fn (佩文韻府) von 1711 oder mit Chalmers' Concise Kanghi, so ergibt sieh, dass das letztere nur um einen Reim weniger, also 106 Reime hat. Der zweite Ton der Gruppe xxiv fällt namlich jetzt mit dem der Gruppe xxv zusammen und wird durch das gemeinsame Zeichen 迥 ausgedrückt. Diese letzte Revision scheint bereits im Yün fu eh'im yü (韻府琴玉) der Brüder Ym (陰) vorgenommen zu sein und die moderne Reimtafel sonnt in den Anfang des 14. Jahrh zurückzugelien

Wir gehen nun zum zweiten Abschnitt des Yin lun über. Der Verfasser kommt auf das Eingangs besprochene Thema zurück und plaidirt für die Ausicht Lu Té-ming's (佐 徳 明), dass die Alten es mit ihren Reimen nicht sehr genau nahmen und man daher nicht voreilig die Texte andere sollte :古人韻 緩 矛煩 改字: Er begrundet diese Hypothese damit, dass die alteste Poesie Volks poesie war and zinnerst murdlich überliefert und nicht aufgezeichnet wurde 多以風誦不專在竹帛: Ak die Lieder dann aufgezeichnet wurden, konnte man auch nur die bildlichen Symbole und nicht die Laute wiederzeben. Bis gegen Ende der Han Dynastie hatte man kem phonetisches System der Lauthezeichnung. Im Shuo wên : 設 文, 121 n Z - sird die Lautwerthe noch durch Homorevine auszedruckt. Dass diese prinativen Arzaber unt den auszehildeten Methoden spaterer Zeiter wicht immer übereinstimmer kounten, ist leacht e azuschen Die als freeden. 反切 bezeichtete phönetische Transcription ist vom Wester 西城 nach China sckommen und kam in den Clei und Lang Periodes. 479 –556) zu allgemeiner  $\Lambda_{\rm D}$ 

<sup>1</sup> WATTERS For pe p 69

wendung. Reimwörterbücher nehmen mit dem Ch'ie vun des Lu Fayen ihren Anfang, und nun fing man an, Unterscheidungen zwischen Wortern zu machen, welche gleichlautend waren, aber verschiedenen Rennclassen angehörten (音同韻異), wie 東. 冬 und 鍾 n. dgl.! Da man von der Ansicht ansging, dass man es im Shih mit lauter rennen Reimen zu thum habe, so wurden die Wörter, welche sich nicht in das System fügen wollten, entweder durch andere ersetzt. oder es wurden ihnen exceptionelle Lautwerthe (計音) supponirt und die Zeichen in die betreffenden Reimclassen eingereiht. Dieser Process, welchen Wu Yii in seinem Mao shih pu yin (毛詩補音) auf die Spitze trieb, brachte es mit sieh, dass ein und dasselbe Zeichen in allen möglichen Reimclassen zu finden war, nur nicht in seiner eigenen Kurz, es wurde das Lautsystem der Tang und Sung Perioden mit seinem entwickelten Tonwesen und seinen feinen Unter scheidungen der Reimendungen zur Norm gemacht und die alte Sprache demselben adaptirt, und gegen diese Vergewaltigung erhebt Ku Einspruch Er möchte in der alten Sprache nur 10 Reimgruppen unterscheiden, denen die Reime des Kuang vun angefahr entsprächen wie folgt:

- 東冬鍾江
- " 脂之微佳皆灰哈
- m.魚處模侯
- ·· 真 諄 臻 文 殷 元 逸 痕 寒 桓 删 山 先 仙
- で 蕭宵看豪幽
- コ歌戈
- □陽唐
- 咖耕清青
- 八蒸登
- 丶 茛 覃 談 鹽 添 咸 銜 嚴

Die Worter unter 支 waren zu vertheilen auf n und vi. jene inter 廉 auf vi und in. jene unter 庚 auf vii und viii. jene

<sup>1</sup> Siche Reimtafel am Filde

unter £ auf n und v. Wie man in den obigen 10 Gruppen gleichartiges geschieden, so habe man in den letzten vier Gruppen verschiedenartiges zusammengeworfen. Das war das Werk der Gelehrten der Sung und Ch'i Perioden (420—501) und deren Epigonen.

Es war dies, wie gesagt, der Anfang einer neuen Aera für die Lautforschung und Chou Yu und Shên Yo waren die Begründer der neuen Schule, auf welche Ku Yen-wu keineswegs gut zu sprechen ist. Das fan ch'ie System ermöglichte eine genauere Fixirung der Lautwerthe und die vier Tonclassen wurden Gegenstand der Bearbeitung. Die Unterscheidung der letzteren scheint in der Periode Yungming (483-493) begonnen zu haben und nahm unter den Dynastien der Liang und Ch'en (6. Jahrh.) feste Gestalt an. Vor 502 wurden in Chiangtso (Kiangnan) ch'ü und ju Wörter noch unterschiedslos gebraucht, bald nachher aber unterschieden. Nanking war zu dieser Zeit Sitz der Regierung und die Sprache von Kiangnan war denn auch für die Schriftsteller dieser Periode die massgebende. Es er-der Localdichter einer grösseren Pflege als die classische Literatur, und so trat der Unterschied zwischen dem modernen Dialect und der alten Sprache noch greller zu Tage.

Unser Autor leugnet nicht, dass auch in der alten Poesie gewisse Unterschiede in der Betonung existirt haben. Diese waren mit der Quantität (遅疾) und Tonhöhe (輕重) der Wörter im Satze von selbst gegeben. Daher finden wir auch, dass in der Regel p'ing mit p'ing (平), tsê mit tsê (瓜) Wörtern reimen. Doch ist dies nicht strenge durchgeführt und wir finden auch shang (上) Wörter p'ing Betonung, ch'ii (去) Wörter p'ing oder shang Betonung, ju (人) Worter p'ing, shang oder ch'ii Betonung annehmen. Das hieng von dem jeweiligen Rhythmus und der Modulation des Liedes ab (在 歌者之抑楊高下面已). Die Alten nahmen es eben nicht sehr genau mit den Tönen; und wenn auch bei ihnen ein und dasselbe Wort bald in der einen, bald in der andern Betonung vorkommt, so hat man doch erst in neuerer Zeit alle diese Fälle codificirt und commentirt, bis man vor lauter Varianten den wahren

Lautwerth vergass, den Wald vor lauter Bäumen nicht sah (大道以多岐亡羊者也). Oder wie Ch'ên Ti sagt, wer glaubt, dass p'ing nur mit p'ing, tsê nur mit tsê reimen könne, der schiebt den Alten unsere eigene Pedanterie unter. Damit hat er wirklich den Nagel auf den Kopf getroffen (中肯黎).

Jeder Dialeet hat seine Eigenthümlichkeiten in Bezug auf Quantität und Qualität der Sprachlaute. Die Einleitung zum Ch'ie yün sagt: In Wu und Ch'u (Süden) liebt man die hohen und hellen, in Yen und Chao (Norden) die tiefen und dumpferen Laute; in Ch'in und Lung (Nordwesten) wird der ch'ü Ton zum ju, in Liang und I (Südwesten) gleicht der p'ing dem ch'ü. Auch die Rede des Einzelnen fliesst nicht gleichmässig dahin, sondern Höhe und Tiefe, Länge und Kürze wechseln ab. Die tiefen und kurzen sind die shang, die ch'ü, die ju; die hohen und langen die p'ing Wörter; bei noch gesteigerter Dehnung wird das Wort zweisilbig.<sup>1</sup>

Daher spreehen die Commentatoren oft von einer kurzen (疾) und einer gedehnten (🏠) Aussprache; und in der Möglichkeit, ein Wort bald kurz bald lang auszusprechen, lag der Ursprung der lautlichen Differenzirung eines Wortes. Obschon man in der Han Dynastie von den vier Tönen nichts wusste, finden sieh doch schon Andeutungen einer solchen Differenzirung. Im Kungyang ehuan, Chuang kung 28. haben wir ein Beispiel. Im Ch'un ch'iu, heisst es dort, ist der Angreifende Feind. der Angegriffene Freund (伐 者 為 客 伐 者 爲 主). Ho Hsiu's Commentar bemerkt dazu: Das erste fa, welches active Bedeutung hat (伐人者), wird lang gesprochen (長言); das zweite in passiver Bedeutung (見伐者) wird kurz gesprochen (短言). Beide Formen gehören dem Dialect von Ch'i an Was der Commentar mit lang bezeichnet, entspricht dem heutigen p'ing, shang und ch'ü; was er mit kurz bezeichnet, dem heutigen ju. Daher stehen auch die Wörter der ersten drei Classen in einem engeren Zusammenhang (通 胃) mit einander, als mit den Wörtern

<sup>1</sup> So wird 茨 im Erh ya durch 蒺 藜 (tribulus terrestris, Giles, Dict. 920) erklärt, 椎 im Fang yen im Dialect von Ch'i = 終 葵 gesetzt. Die Etymologien scheinen mir zweifelhaft.

der vierten Classe. Und doch finden sich in der älteren Literatur noch Beispiele genug dafür, dass auch Wörter der letzten Classe solche der anderen Classen vertreten oder von ihnen vertreten werden. Erst in der Periode der Liu ch'ao (6. Jahrh.) wurde das Versmass geregelter, das Reimwesen strenger; aber auch unter der T'ang Dynastie waren Entlehnungen noch statthaft, und wenn im Kuang yün ein Wort unter drei oder vier Tonclassen verzeichnet ist, so will das nicht besagen, dass es thatsächlich so viele Lautwerthe besass, sondern nur, dass es in der Poesie, je nach den Erfordernissen der Quantität und Höhe, so oder so angewendet werden konnte. Spätere Schriftsteller haben das überschen und geglaubt, in den vier Tönen so diametrale Gegensätze wie Ost und West, so radicale Unterschiede wie Tag und Nacht sehen zu müssen (如東西之易向畫夜之異位而不相合也).

In der alten Volkspoesie war die Hauptsache das gesprochene Lautbild (主 乎 音 者 也); in der Kunstpoesie der Barden von Chiangtso war die Hauptsache das geschriebene Wortbild (主乎 文者也). Das Schriftzeichen ist fest und unveränderlich, aber die Laute sind einem beständigen Wandel unterworfen, denn sie leben nur im Munde des Sprechenden, im Augenblicke ihrer Articulation (不過喉舌之間疾徐之項而已). Sie schmiegen sich der Melodie an, wie es dem Ohre gefällig (諧 於 音 順 於 耳), bald p'ing bald tsê, je nachdem der Moment es erheischt. Es liegt in der Natur der Sache, dass ein Wort einer niedereren Classe occasionell den Ton einer höheren Classe annehmen kann, aber nicht umgekehrt. Der p'ing Ton ist der langste, dann kommen shang und ch'ii. und endlich ju, der kurz abbricht, ohne Nachklang (無 餘 音) Im Liede sind aber die langsam ausklingenden Wörter am besten verwendbar (凡歌者貴其有餘音), und daher werden die kurzen Auslaute mit Vorliebe in lange verwandelt. Im Shih findet sich auch eine geringe Zahl von ju Wörtern in Reimen, und zwar in siehen Fällen unter zehn gepaart mit Wörtern ihrer eigenen Tonclasse, in drei Fällen mit Wörtern der anderen drei Classen. Daraus ergiebt sich einerseits, dass der ju sheng im Sprachbewusstsein der Alten bereits vorhanden war, und andrerseits, dass er unter Umständen in die anderen drei Tonarten übergehen konnte.

Ku greift die Anordnung der Reimwörterbücher an, welche den p'ing Endungen 東, 冬 etc. die ju Endungen 屋, 沃 etc. gegenüberstellen, als ob diese jenen entsprächen, und bezeichnet diese Anordnung als falsch. Die Entsprechung im p'ing Tone zu 屋 ist 鳥, darum reimt es (bei verändertem Tone) mit Wörtern der Classe vn (虞, 遇),¹ aber nie mit Wörtern der Classe 1 (東, 董, 送); die Entsprechung zu 沃 ist 夭, darum reimt es (bei verändertem Tone) mit Wörtern der Classe xx (藥),² aber nie mit Wörtern der Classe n (冬, 腫, 宋). Ebenso, wenn ein Wort im ju shêng in einen anderen Ton übergeht, so nimmt es nie den Lautwerth derselben Reimclasse der Yün shu an. So wird 曷 im ch'ü shêng zu 害 (Classe 1x) und nicht etwa zu 翰 (Classe xxv), wie die Variante bei Mencius einer Stelle des Shu:

# 時日害喪für時日曷喪®

beweist. Ebenso lautet 沒 (xii) im ch'i shêng wie 妹 (xi), 燭 (ii) im shang shêng wie 丰 (vii) u. s. w.

Die Fälle, in welchen ein p'ing in ch'ü übergeht (mit Bedeutungswechsel), wie 中 Mitte, 中 treffen, 行 gehen, 行 Wandel, oder wo ein shang in einen ch'ü übergeht, wie 語 spreehen, 語 mittheilen, 好 gut. 好 lieben, sind vollkommen analog den Fällen, in welchen ein ch'ü in einen ju übergeht, wie 惡 hassen, 惡 hassenswerth, 易 leicht, 易 verändern. Nun wird 惡 in Classe vu, 惡 in Classe xxn, 易 in Classe rv, 易 in Classe xxn eingereiht; 惡 und 易 erscheinen nun nicht mehr als Nebenformen von 惡 und 易, sondern als Modificationen von 唐 und 清. Ku hat Reeht, der Widerspruch, den die erwähnte Anordnung enthält, liegt auf der Hand.

Der dritte Abschnitt beginnt mit einer Besprechung der chuan chu (韓注) oder übertragenen Zeichen. Es gibt bekanntlieh eine Eintheilung der Schriftzeichen in sechs Classen, welche uralt zu sein

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Legge, Chinese Classics, 1v, p. 193.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ib. p. 177.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ib. II, p. 4 und III. p. 175.

scheint.¹ Nach Pan Ku, dem Historiker der ersten Han Dynastie, welcher im 1. Jahrh. u. Z. lebte, waren dieselben (eitirt nach Ku) wie folgt:

- 1. Hsiang hsing (象 形), Symbole von Objecten;
- 2. Hsiang shih (象 事), Symbole von Zuständen;
- 3. Hsiang i (象 意), Symbole von Ideen;
- 4. Hsiang shêng (象 整), Symbole von Lauten;
- 5. Chia chie (假 借), entlehnte Zeichen, und
- 6. Chuan chu (藝 注), übertragene Zeichen.

Man sieht, die Namen sind in dieser, ihrer alten Form wesentlich einfacher und weniger angethan irre zu führen, als in jener Form, in welcher sie sich in Tai Tung's (戴何) Liu shu ku (六書故) und anderen modernen Abhandlungen finden.

Yang Shen (楊 恒)3 äussert sich darüber wie folgt: Unter den sechs Classen stehen die Symbole für Objecte numerisch obenan, dann kommen die Symbole für Zustände, dann die Symbole für Ideen, dann die Symbole für Laute. Die chia chie sind Entlehnungen aus diesen vier Classen, die chuan chu Vebertragungen derselben (個 借 借此四者也轉注注此四者也). Die ersten vier Classen von Zeichen sind demnach die Grundformen, die letzten zwei Classen specielle Anwendungen derselben (四象以為經假借轉注 以為緯). Die ersteren sind numerisch beschränkt, die letzteren ımbeschränkt (四象之書有限假借轉注無窮). Der Unterschied zwischen den *chaan cha* und den *chia chie* wird von Lu Shèn (陸深) folgendermassen charakterisirt: Die chuan chu sind Zeichen, welche ihren Lautwerth verandern, um auf ein anderes Wort übertragen zu werden (轉 其 音 以 注 為 別 字); die chia chie sind Zeichen, welche ohne ihren Lautwerth zu ändern für andere Bedeutungen entlehnt werden (不轉音而借為 期用). Daher werden die ersteren auch als chuan sheng (轉 整), 

<sup>1</sup> Gabeleniz, Chinesische Grammatik, p. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl L C Hopkins. The six scripts 1881. Prefatory note.

<sup>3</sup> WALLERS, Essays, p. 81.

(張有), der Verfasser des Fu ku pien (復古編),¹ paraphrasirt das Chou li<sup>2</sup> wie folgt: Die chuan chu sind Zeichen, welche ihre Aussprache verändern und im Sinne eines anderen Wortes gebraucht werden (展轉其聲注釋他字之用). Als Beispiele führt er an 🖖 長 sháo chàng für jung und alt', deren primäre Lautwerthe shào und ch'ang, und deren Grundbedeutungen ,wenig' und lang' sind. Man sieht, Hopkins, der die Anschauung Tai Tung's u. a., vertritt, ist unnöthig scharf in seiner Kritik Schlegel's,3 denn er hat cinige der besten und namentlich die älteren Gewährsmänner durchaus gegen sich. Dass neue Schriftzeichen gebildet wurden, indem man die alten auf den Kopf stellte oder ihnen eine Drehung von 90 Graden gab, ist von vorne herein sehr unwahrscheinlich. Die dafür angeführten Beispiele halten auch nicht Stich. Ein beliebtes Beispiel ist 考, welches durch Umdrehung von 老 entstanden sein soll. Das Li pu yün lüo bemerkt dazu: Der untere Theil von 老 ist 上, 化 gesprochen; der untere Theil von 考 ist 万, 巧 gesprochen. Beide Zeichen sind selbstständig entstanden und nicht etwa das eine aus dem anderen durch Umdrehung von ヒ in 万 (各 自 成 交 非反比為歹也). Nach dem Shuo wên selbst ist 考 zusammengesetzt aus einer Kürzung von ≵ åls Sinn angebendem Radical, und dem Phoneticum 👣 ; gehört also offenbar unter die *hsiang shêng* und nicht unter die chuan chu.

Ku Yen-wu schliesst sich im Ganzen der älteren Auffassung an, nur mit der Beschränkung, dass in der alten Sprache die Lautwerthe überhaupt viel beweglicher waren und vor Allem die scharfe Unterscheidung der Töne nicht existirte, so dass ein Wort je nach dem Zusammenhang bald so, bald so lautete, ohne dass jeder Veränderung der Aussprache auch eine andere Bedeutung entsprochen hätte und umgekehrt. Auf diese Theorie haben wir oben bereits hingewiesen und wollen nicht länger dabei verweilen.

<sup>1</sup> Watters, Essays, p. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Stelle im Chou li heisst: 轉注謂一字數義展轉注釋而後可通.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Schlegel in Notes and Queries on China and Japan. 1869.

Zum Schlusse werden einige interessante Thatsachen über die Transscriptionsmethoden im Alterthum mitgetheilt. Dass die Sprache schon in früher Zeit in ausgeprägte Dialecte gespalten war, lehren uns die Literaturdenkmäler, wie das Ch'un ch'iu, welches den Dialect von Ch'i wiedergibt, und das Li sao, welches in der Sprache von Ch'u geschrieben ist. Schon zu Beginn der christlichen Aera schrieb Yang Hsiung (楊 雄)<sup>1</sup> sein Fang yen (方 膏), eine Sammlung von Provinzialismen aus allen Theilen des Reiches. Es ist darin jedoch nur auf die idiomatischen Eigenthümlichkeiten, und nicht auf die lautlichen Unterschiede Rücksicht genommen. Als die ersten, welche den Versuch machten, die Lautwerthe zu fixiren, gelten Hsü Shên (許 慎)² im Shuo wén (說 文) und Liu Hsi (劉 熙)³ im Shih ming (釋名) im 1. und 2. Jahrh. u. Z. Aber ihre Methode der Lautbezeichnung war überaus primitiv: der Lautwerth eines Zeichens wurde durch ein Homonym, die Bedeutung durch ein Synonym ausgedrückt. Das erste Werk, in welchem eine phonetische Transseription in Anwendung kam, scheint das Erh ya yin i (爾雅音義) des Sun Yen (孫 炎)<sup>4</sup> zu Ende der Han Periode (3. Jahrh.) gewesen zu sein. Das System war damals unter dem Namen fan yü (反 語) bekannt. Das Zeichen fen war unter der T'ang Dynastie dem 'Tabu' unterworfen und im Tang yün ist dafür die Bezeichnung ch'ie 切) gebraucht Sønst wurde wohl auch der Ausdruck niu 紐 ,verbinden' in demselben Sinne wie fan gebraucht, oder dieses statt wie oben 🚻 geschrieben. Nach der Periode Tali (766-779) kam das Wort fan wieder in allgemeine Verwendung und wir finden es in späteren Werken fast immer in der uns geläufigen Verbindung fan ch'ie (反 切). Das Li pu yun luo definirt die beiden Zeichen wie folgt: Wenn Anlaut und Auslaut sich einander so anpassen, dass sie sich gegenseitig ergänzen, so heisst das fan; wenn zwei Wörter sich gegenseitig derart abschleifen, dass sie einen einzigen Laut bilden, so heisst das ch'ie (音韻展

<sup>1</sup> WALLERS, Essays, p 30

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ib p. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ib. p. 35.

<sup>4</sup> Ib p. 39.

轉相協謂之反兩字相摩以成聲韻謂之切》. In Wirklichkeit bezeichnen beide dasselbe (其實一也).

Das fan ch'ie System besteht in der Auflösung einer Silbe in zwei Bestandtheile, Anlaut und Auslaut, welche durch zwei gesonderte Zeichen ausgedrückt werden. Es gilt gewöhnlich als eine Erfindung, oder doch als ein Product des Einflusses indischer Missionäre in China. Ku glaubt jedoch schon im hohen Alterthum (vor der Han Periode) Spuren phonetischer Synthese zu entdecken. Die Entdeckung scheint zuerst von einem gewissen Shên Kua (沈括) der Sung Dynastie gemacht worden zu sein. Die beiden lautangebenden Zeichen wurden nach ihm zu einem Zeichen vereinigt (古語已有二聲合為一字者) und er führt als Beispiele an: 不可三匹,何不三点,如是三爾,而己三而,之乎三諸. Das letzte Beispiel ist im Chou li durch Parallelstellen belegt. Langsam gesprochen, heisst es, hätte es 之于 gelautet, schnell gesprochen 諸 (徐言之則為諸一也).

Solche Zeichen, welche die lautlichen Elemente, aus denen sie zusammengesetzt sind, graphisch zum Ausdruck bringen, wurden als tzū fan (自反, self-spelling) bezeichnet. Die Uebersetzer der buddhistischen Bücher machten bisweilen von dieser Methode Gebrauch, um einzelne Lautwerthe der Originale wiederzugeben. Sie nannten solche Zeichen ch'ie shên (切身), was dasselbe bedeutet, wie tzū fan (無字可當梵音者即用二字聚作一體謂之切身). Ku fügt noch folgende Beispiele hinzn: 矢引一则, 女良一娘,舍子一舒.手延一挺,目亡一盲,目少一眇,侃言一堡,欠金一欽.

Dies führt uns zu einer Theorie der Wortschöpfung durch Contraction (慢 摩 為 二 急 聲 為 一), welche Chêng Ch'iao (鄭 樵). ein namhafter Gelehrter des 12. Jahrh., vertrat und für welche er folgende Beispiele beibringt:

<sup>1</sup> WATTERS, Essays, p. 65

| 瓠 蘆 = 壺 | 鞠窮=芎    |
|---------|---------|
| 丁寧=鉦    | 僻 倪 = 陴 |
| 柰 何=那   | 和同=降    |
| 句演=穀    | 邾 婁 = 鄒 |
| 明旌=銘    | 終葵=椎    |
| 大祭=禘    | 不律=筆    |
| 薞蕪=須    | 子居=朱    |
| 窗籠=聰    | 蠾 蝓 = 鼄 |
| 卒便=倩    | 令丁=鈴    |
| 鶻鵃=鳩    | 瘯 蠡 = 座 |
| 蔽 膝 = 韠 | 側理=紙    |
| 扶淇=濰    | 後 貌 = 獅 |

Ich glaubte dieses aus allen Zweigen der Literatur mit grosser Gelehrsamkeit zusammengetragene Beispiehnaterial vollständig aufzählen zu sollen, um den Leser in Stand zu setzen an der Hand desselben die principiell wichtige Frage für sich selbst zu beantworten. Ich muss gestehen, dass mir die meisten der oben angeführten Fälle nicht beweiskräftig erscheinen. Nur ein paar Fälle, wie etwa 諸, 声,耳 und 只, möchten vielleicht durch Verschmelzung der entsprechenden Wörterpaare entstanden sein. Sie sind aus Formwörtern zusammengesetzt, welche die flüchtigeren und meist unbetonten Elemente der Rede sind, und modernen Contractionen wie 俺 aus 我門. 黛 ans 你門. 曾 aus 早晚 gleichzusetzen. Verschleifungen dieser Art sind jedoch sehr wenig zahlreich und durchwegs dialectisch. Eine grössere Rolle in der Sprachgeschichte kann ich dieser Art Wortgenese jedenfalls nicht beimessen.

|            | 一展     | <b>廣韻</b>                                    |             |            | 韻略                                      |                    |          |                    |     | 表韻            |        |              |
|------------|--------|----------------------------------------------|-------------|------------|-----------------------------------------|--------------------|----------|--------------------|-----|---------------|--------|--------------|
| 4          | i L    | 去                                            | · 1         | 平          | Ŀ                                       | <del></del><br>. 去 | -<br>- 入 | . <del>  2</del> 7 |     |               |        | 府<br>  序 通   |
| y          | (董     | 送                                            | 屋           | 東          | 董                                       | 送                  | 屋        | 東                  | 董   | 送             |        | <del>-</del> |
| 分          | HH     | 宋用                                           |             | 冬鍾         | 1 11 11 11 11 11 11 11 11 11 11 11 11 1 | 宋用                 | _        | 128                | · 腫 | 宋             | 沃      | II           |
| 归          | <br>   |                                              | 覺           | 江          | 講                                       | 絳                  | 覺        | 江                  | 講   | 絳             | 覺      | 111          |
| 支脂 4       | 旨      | 至                                            |             | 支脂之        | 旨                                       | 至                  |          | 支                  | 採   | 寘             |        | IV           |
| 2          |        | 志<br><br>未                                   | <del></del> | 之微         | 止尾                                      | 志                  |          | 微                  |     | 未             | -      | V            |
| 魚魚         |        | 御                                            |             | 魚          | 語                                       | 御                  |          | 魚魚                 | 語   | <del></del> - | i<br>i | VI           |
| 處模         |        | 遇暮                                           |             | <b>虞</b>   | - 嬰 姥                                   | 遇暮                 |          | 虞                  | 费   | +             | -      | VII          |
| 齊          | 蘑      | 憲祭                                           |             | 齊          | 薺                                       | 憲祭                 | 1        | 齊                  | 薺   | 霽             |        | VIII         |
| 11:        | 62     | 泰                                            | <u>-</u>    | 仕          | 飾な                                      | 泰                  |          |                    |     | 泰             |        |              |
| 佳皆         | 蟹駭     | 卦怪                                           |             | 佳皆         | 蟹駭                                      | 卦怪                 |          | 佳                  | 盤   | 卦             |        | IX           |
|            | n.e.   | . 夬                                          |             | program (  | F3.4-                                   | 夬                  | ,        |                    |     |               |        |              |
| 灰哈         | 斯海     | 隊代 廖                                         | 1           | 灰          | 斯 海                                     | 隊代成                |          | 灰                  | 賄   | 隊             |        | Х            |
| 行果         |        | - <u>-                                  </u> | 質           | 眞          |                                         | 廢                  | 質        |                    |     |               |        |              |
| 諄 臻        | 彰 準    | 震穆                                           | 術櫛          | 諄臻         | <b>軫</b>                                | 震稕                 | 術櫛       | 眞                  | 軫   | 震             | 質      | XI           |
| 文          | 吻      | 間                                            | 物           | 文          | 吻                                       | 間                  | 勿        | 文                  | 吻   | 間             | 物      | XII          |
| 般元         | 隱阮     | 쏐願                                           | 迄           | 欣 元        | 隱阮                                      | 煅願                 | 迄        |                    |     |               |        |              |
| 魂痕         | 混狠     | 恩恨                                           | 月沒          | 魂痕         | 混狠                                      | 恩恨                 | 月沒       | 元                  | 阮   | 願             | 月      | XIII         |
| 寒桓         | 早緩     | 翰换                                           | 曷末          | 寒歡         | 早緩                                      | 輸換                 | 曷末       | 寒                  | 早   | 翰             | 曷      | XIV          |
| 删山         | 潜產     | 諫襉                                           | 點鎋          | 删山         | 潜產                                      | 諫褶                 | 點轄       | 删                  | 澘   | 諫             | 點      | xv           |
| 先仙         | 銑獮     | 霰線                                           | 屑酶          | 先僊         | 銑獮                                      | 霰線                 | 屑酶       | 先                  | 銑   | 霰             | 屑      | XVI          |
| 蕭宵         | 篠小     | 嘯矣                                           |             | 蕭宵         | 篠小                                      | 嘯笑                 |          | 蕭                  | 篠   | 嘯             |        | XVII         |
| 肴          | 巧      | 效                                            |             | 爻          | 巧                                       | 效                  |          | 肴                  | 巧   | 效             |        | XVIII        |
| 豪          | 皓      | 号                                            |             | 豪          | 甠                                       | 号                  |          | 豪                  | 晧   | 號             |        | XIX          |
| 歌戈         | 哿果     | 箇過                                           |             | 歌戈         | 哿果                                      | 箇過                 |          | 歌                  | 哿   | 簡             |        | XX           |
| 麻          | 馬      | 祁馬                                           |             | 麻          | 馬                                       | 祁馬                 |          | 脉                  | 馬   | 쟤             |        | XXI          |
| 陽唐         | 養蕩     | 漾<br>宕                                       | 藥鐸          | 陽唐         | 養湯                                      | <b>湯</b>           | 藥鐸       | 陽                  | 養   | 漾             | 藥      | XXII         |
| 庚耕         | 梗耿歉    | 映靜                                           | 陌麥世         | 庚耕法        | 梗耿豁                                     | 敬諍呦                | 陌麥昔      | 庚                  | 梗   | 敬             | 陌      | XXIII        |
| 清青         | 静迥     | 勁經                                           | 昔錫          | 清一青        | 静_迥                                     | 勁<br> <br> 徑       | 弱        | 青                  | 迥   |               | 錫      | XXIV         |
| 蒸登         | 極等     | 證瞪                                           | 職德          | 蒸登         |                                         | 證燈                 | 職德       | 蒸                  | 拯   | 徑             | 職      | XXV          |
| 尤          | 有      | 宥                                            | 1.177       | 尤          | 有                                       | 宥                  |          |                    | ا   | !             |        |              |
| <b>)</b> 幽 | 厚黝     | <b>候</b>                                     |             | <b>)</b> 幽 | 厚黝                                      | 俟<br>幼             |          | 尤<br>—             |     | 宥             |        | XXVI         |
| 侵          | 寢      | 沁                                            | 緝           | 侵          | 寝                                       | 浴                  | 緝        | 侵                  | 寢   | 沁             | 緝      | XXVII        |
| 覃 談        | 感 敢    | 勘闘                                           | 合盍          | 覃 談        | 感                                       | 勘圆                 | 合蓋       | 覃                  | 感   | 勘<br>——       | 合      | XXVIII       |
| 鹽添         | 琰忝     |                                              | 葉怙          | 鹽添品        | 琰忝亡                                     | 豓<br>杨             | 葉帖紫      | 鹽                  | 琰   | 藍             | 葉      | XXIX         |
| 咸          | 嚴      | 嚴 2                                          | -           |            | 广庙                                      |                    | 業治       |                    |     |               |        |              |
| 銜嚴凡        | 嫌檻花    |                                              | 業           | 銜          | 豏<br>檻<br>花                             | 鑑                  | 1        | 威                  | 豆兼  | 陷             | 洽      | XXX          |
| 57<br>57   | 55     | BD                                           |             | 57         | 55                                      | 60                 | 34       | 30                 | 30  | 30            | 17     |              |
|            | 20<br> | ;                                            |             |            | 200                                     | ·;                 |          |                    | 10  | <del>.</del>  |        |              |

į

ğ

1

K ...



## Anzeigen.

P. Deussen, Allgemeine Geschichte der Philosophie mit besonderer Berücksichtigung der Religionen, 1. Band, 1. Abtheilung: "Allgemeine Einleitung und Philosophie des Veda bis auf die Upanishads." Leipzig 1894.

Das vorliegende Werk ist ohne Widerrede die bedeutendste Arbeit, die auf dem Gebiete der ältesten Epoche der indischen Philosophie, als sich auf dem Hintergrunde von Mythologie und Religion langsam und mülsam die philosophischen Grundbegriffe loslösten, publicirt wurde.

Zum ersten Male wird hier der Versuch gemacht in die für uns noch immer chaotisch durcheinander liegende Masse von Göttergestalten der Brähmanas eine historische Ordnung zu bringen und Prajäpati, Brähman und Ätman als Repräsentanten von drei zeitlich und genetisch aufeinander folgenden Etappen des sich mehr und mehr vergeistigenden Denkens zu fassen. Ob der Philosoph des 19. Jahrhunderts in seinem Bedürfniss nach Klarheit und logischer Entwicklung auch in Periodeu, in denen dieselben nicht in adaequatem Masse vorhanden waren, manchmal nicht zu weit gegangen ist, muss weiterer Forschung überlassen bleiben; macht er doch selbst (pp. 202, 258) darauf aufmerksam, dass Brähman gelegentlich auch vor Prajäpati stehe.

Auf eine ganze Reihe von Begriffen und Anschauungen der vedischen Epoche fällt durch die scharfsinnigen Untersuchungen des 164 J. Kirste.

Verfassers neues Licht. So fasst er in für mich durchaus überzeugender Weise tapas ursprünglich als "Bruthitze" (p. 182), womit die kosmogonische Ansicht von dem Weltei sehr gut stimmt; gandharva ist der Regenbogen (p. 253), eine Auffassung, die, wie mir seheint, mit der Rolle, die dieses Wesen bei den Hochzeitsgebräuehen spielt, wo es der Ueberbringer des von Soma gelieferten Keimes ist (d. Zeitschr. vi. 175), im Einklange steht; ucchishta (das was zuletzt übrig bleibt, p. 306) und skambha (Stütze, p. 310) sind Aequivalente für das Kant'sche Ding an sich; auch die vom Verfasser vorgeschlagene Interpretation von Rv. 1x, 112 (p. 97), sowie der von ihm postulirte Zusammenhang der Hymmen 11, 12 und x, 121 (p. 128) sind sehr beachtenswerth.

Andererseits werden allerdings sowohl die näheren Fachgenossen des Verfassers, wie die Vedisten an dem Buehe maneherlei auszustellen haben. Denn erstens dürften versehiedene Abschnitte des Buches überflüssig und vom Gegenstande zu weit abliegend erseheinen, so z. B. die Bemerkungen über "Land und Leute" (pp. 37 ff.), die "Kultur der Brähmanazeit" (pp. 159 ff.), besonders aber die vollständige Uebersetzung des Prasthanabheda (pp. 44 ff.), die meines Erachtens ihren Zweck "zur ersten Einführung" in die indische Philosophie zu dienen, kaum erfüllen dürfte. Bei den Vedisten wird die Ausscrachtlassung der neuesten Forschungen Befremden erregen; so wird von Varıma einfach behauptet, dass er der Fixsternhimmel sei (p. 85), die hohe Bedeutung des Opfers wird betont (pp. 136, 154), ohne dass der Leser einen klaren Einblick gewinnt, wieso dieselbe entstanden sei<sup>4</sup> und die "indische Renaissance" (p. 43) erwähnt, obgleich nach dem bekannten Aufsatze Bialer's (Sitzungsber, der Akad. der Wissenschaften, Wien 1890, B. exxu, pp. 67 ff.) dieser Begriff seine Daseinsberechtigung verloren hat. Auch die von Jacobi und Tilak gemachten Bestimmungen über das Alter der vedischen Hymnen sind

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wir sagen ja auch: Ueber etwas brüten.

<sup>2</sup> Sollte hirangagarbha urspringlich nicht den Eulotter bezeichnet haben?

<sup>3</sup> Vgl. Oldenberg, Rel. d Veda, p. 246.

<sup>4</sup> Vgl. diese Zeitschrift, vIII, 352

dem Verfasser unbekannt geblieben, sowie ich mir ferner erlaube ihn darauf aufmerksam zu machen, dass die von ihm ohne weiteres vorausgesetzte späte Entstehung des Atharvaveda (p. 41) nicht von allen Forschern angenommen wird (s. diese Zeitschrift, vi, 339). Die Verhältnisse liegen für diese Sammlung ähnlich wie für den Purushahymnus, der in seiner jetzigen Form allerdings als 'der Abschluss der Philosophie des Rigveda' (p. 150) bezeichnet werden kann, dessen indogermanischen Fond ich jedoch in meiner Abhandlung über das Haarschneiden (p. 7)¹ bewiesen zu haben glaube.

Diese Ausstellungen beeinträchtigen jedoch den eigentlichen, philosophischen Hauptwerth des Buches in keiner Weise und die ungünstige Ansicht, die manche europäischen Gelehrten von den Brähmanas hegten, — hat man sie doch mit den Aufzeichnungen Schwachsinniger verglichen, — ist jetzt wohl als endgiltig widerlegt zu betrachten. "Wer würde wohl über die Bedeutung, die Schönheit und den ästhetischen Werth einer Oper abzuurtheilen sich getrauen, von der ihm nichts als das Textbuch bekannt wäre?" fragt mit Recht der Verfasser (p. 173).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Analecta graeciensia 1893. Hopkins' Bemerkungen im Am. Journ. of Phil., xv, 163, machen mich daran durchaus nicht irre.

J. KIRSTE.

## Kleine Mittheilungen.

Altpersisch cartanaij. — Ich habe in dieser Zeitschrift w. S. 310 nachzuweisen versucht, dass *ćartanaij* nicht von *kar*, sondern von *ćar* herkommt und dass die Phrase hamaranam ćartanaj nicht mit ,eine Schlacht zu liefern' (maehen), sondern mit ,zur Sehlacht zu schreiten' übersetzt werden muss. Diese Erklärung bezeiehnet Bartholomae (Iranische Philologie, S. 10) als ,falsch'. — Da ich annehmen muss, dass Bartholomae meine Darlegung nicht ganz verstanden hat, so erlaube ich mir die Sache noch einmal kurz zu erörtern. Altpers. iartanaij sollte, falls es von kar stammt, nach Hübschmann, welcher im Altpersischen das (vocalwerthige) p überall herstellt, éptanaij gelesen werden. Dies wird durch die völlige Gleichheit des Vocals im Infinitiv und im Participium perf. pass. in -ta gefordert Man sagt u. s. w. Nun ist مردن ،بردن völlig gleich mit مردن ،بردن بردن hhrta-, عرد — altind. mṛta-, daher nothwendig auch بردن = vorauszusetzendem altpers. brtanaij. مردن = mṛtanaij, daher auch gemäss karta- oder nach Hubschmann krta- — altind, krta- der Infinitiv dazu Cetanaij ( - wie man glaubt kytanaij). Ist dies richtig, dann darf altpers citanaij nicht von indogerm. kert- abgeleitet werden, sondern muss auf krt. zurückgehen. Damit ist aber ein von den "Junggrammatikern selbst aufgestelltes Gesetz durchbrochen. Abgesehen von diesem, wie ich glaube, schwerwiegenden Grunde kommt mir értanaij fur krtanaij besonders deswegen unrichtig vor, weil bei kar, ausser in der reduplieirten Silbe im Arischen, absolut nirgends ein  $\hat{c}$ an Stelle des k auftritt, so dass man die so beliebte "Verschleppung" als Erklarungsgrund hier nicht auführen kann. Ich halte daher die

Erklärung von altpers. ćartanaij aus kartanaij nach wie vor für eine reine Willkür, die man nur deswegen nicht aufgeben will, weil man sie als Stütze einer Theorie nicht entbehren mag.

Awestisch eredwafstänjå. — Meine Wiederherstellung dieser Form in dieser Zeitschrift vi, S. 182 statt eredwafshujå bei Justi wird von Bartholomae (Iranische Philologie, S. 11) als "unrichtig" bezeiehnet. — Вактноломає liest eredwafšhnjå, das er aus eredwapstnjå erklärt. Die Fälle, welche diese Erklärung stützen sollen, sind: nafšhu-ćā und bei den Enkeln' = naptsu,  $ra\vartheta a\bar{e}\check{s}t\bar{a}rem$ , den Krieger' =  $ra\vartheta a\bar{e}\check{s}t$ tārem, astīm ,den Anhänger' = asktīm, asnāt ,von nahe', wohl = altind. āsanua-, nahe', wie Bartholomae bemerkt, mit Ausfall des d'. Dagegen muss ich Folgendes bemerken: nafshu = naptsu erklärt sich einfach wie masja = matsja-,  $ra \vartheta a \bar{e} \bar{s} t \bar{a} r e m = ra \vartheta a \bar{e} \bar{s} t t \bar{a} r e m$ , wie alle jene Fälle, wo die Verdoppelung des Consonanten durch ein einfaches Zeichen ausgedrückt erscheint (buna-, una-), asnät steht, wenn es wirklich = altind.  $\bar{a}sanna$ - ist, für  $asnn\bar{a}t$  und ist hier das d ebenso wenig ausgefallen wie in buna-, una-, und astīm ist, falls es wirklich für asktim steht, statt asxtim leieht zu begreifen. - Diesen Fällen gegenüber ist eredwafshnjå für eredwapstujå = eredwafstānjå (für eredwapēstānjā wie neupers. پستان, Pahl. الهجر beweisen) schleehterdings nicht zu rechtfertigen, so dass ieh bei der von mir vorgesehlagenen Emendation bleiben und Bartholomae's Erklärung zurückweisen muss.

Awestisch χšha3rajā. — Dieses Wort kommt Vendid. u, 19 vor, und wurde bisher von den Erklärern verschieden gedeutet. Man sah in demselben den Genitiv Sing. eines sonst nicht vorkommenden Feminins χšha3rā- (Spiegel, Aresta-Comm. 1, S. 54 und Justi, Zendwörterb., S. 93, b). Spiegel und Justi identificiren dieses χšha3rā- mit χšha3ra- (Neutr.), während Westergaard darin eine Nebenform von χšha3ri-, Weib' erblickt. Diese Erklärungen sind nicht richtig. Die grammatisch richtige Erklärung von χšha3rajā hat W. Bang in dieser

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ueber die Etymologie dieses Wortes s. diese Zeitschrift vi, S. 185.

Zeitschrift III. S. 116 ff. gegeben, indem er es als Genitiv des Duals fasste. Dagegen scheint mir seine Deutung von  $\chi sha9ra$ - als "Metall' nicht richtig zu sein und ich bin in Betreff von  $\chi sha9raja =$  "der beiden Herrschaften' (ahu und ratu) noch immer derselben Ansicht, wie damals, als ich sie W. Bang (s. den Schluss seines Aufsatzes) mitgetheilt habe. Ich finde für meine Ansicht eine Stütze im Schahnameh (ed. Vullers 1, S. 23, Vers 6):

Amestisch sufrā- (sufrām, suuraja). — Dieses Wort kommt im Vendid. II, 19 und 32, 91 vor und wird von Spiegel mit 'Lanze', von Justi nach Westergaard's Vorgang mit 'Pflug' übersetzt. — Neuere Erklärer folgen Aspendijārģī und übersetzen es mit 'Ring', was die Pahlawi-Form مراكبوس 'mit einem Loche versehen' bedeuten soll. Eine Stütze für diese Erklärung liegt in Sa'dī Gulistān viii, ممن در دست نهاد چشيد بود

Unorganische Vocaldehnung im Neupersischen. — Dass im Neupersischen der Vocal der letzten Silbe, und zwar am häufigsten a, unorganisch gedehnt wird, dies ist mir schon lange klar geworden. Ich erlaube mir dafür die nachfolgenden sicheren Fälle vorzuführen: اميدوار شهريار كران دريا راز كدام سپاس گمان بهار هزار استماه، سپاس گمان بهار هزار استماه، wāhara-, wāmanah-, spasa-, katama-, razah-, drajah-, karana-, ysagradara-, awamatibara-. Dieselbe Dehnung tritt auch bei den u- und i-Stämmen wie بازو (altiran. bāzu-), زانو (altiran. zānu-) gegenüber عرد (altiran. xratu-), قتد (altiran. āxšti-) gegenüber عرد (altiran. ganti-) ein.

Neupersisch (Hors, S. 22, Nr. 92). — Jedermann, der mit den iranischen Sprachen einigermassen vertraut ist, weiss, dass  $ft\bar{a}$ - in (ixi) mit griech.  $\pi\tau\omega$ - zu verknüpfen ist und dass das neupers. f gegenüber dem griech.  $\pi$  auf iranischem Boden durch das ihm unmittelbar nachfolgende t hervorgerufen wurde. Umso auffallender ist es, bei Horn zu lesen: "Im Neupersischen findet sich bei Dichtern noch öftäden" und diese feine Beobachtung durch

Stellen aus Wīs u Rāmīn, Sa'dī und aus dem Schāhnāmeh erhärtet zu sehen. Weiss denn Horn nicht, dass man bei Dichtern auch انكيختند (mānidand), خواندند (śināxitand), انكيختند (árāsitand), شناختند (árāsitand) u. s. w. findet, von denen man doch nieht sagen darf, dass sie noch bei den Dichtern vorkommen?¹— Würde man Jemanden, der da schreibt, um zu beweisen, dass kas aus ka + sa hervorgegangen ist, im Awesta komme noch kase Đrām vor, für einen Kenner der iranischen Sprachen halten? — Offenbar hat Horn die feine Bemerkung über ōfetāden blos darum niedergeschrieben, um seine im Zettelcataloge aufgespeicherte Gelehrsamkeit nicht unter den Scheffel zu stellen, sondern vor aller Welt leuchten zu lassen. Zufällig ist dieser Kitzel nach dem Ruhme eines in der persischen Literatur wohlbelesenen Gelehrten für Horn verhängnissvoll geworden, da er seine völlige Urtheilslosigkeit in lautgeschichtlichen Fragen enthüllt hat.

Dass Horn auch ein vorlauter, unbesonnener Kritikaster ist, dies hat er durch sein Buch hinlänglich bewiesen. Ich eitire blos S. 14, Nr. 56, wo er meine richtige Erklärung (vgl. Hübschmann, Persische Studien, S. 10) ablehnt und sich von Noldeke eine ganz falsche Erklärung (die indessen gar nicht neu ist, da sie bei Vullers, Supplem. Lew., p. 132 sich findet) einblasen lässt.

S. 41, Nr. 178<sup>his</sup> bestreitet Horn meine Verknüpfung des neupers. باب mit dem arm. S. 56, Nr. 244, Note nennt Horn meine Deutung von neupers. باب ganz nawahrscheinlicht, während sie Hubschmann (a. a. O., S. 32) als den Lautgesetzen und der inneren Sprachform völlig entsprechend billigt. Dasselbe ist von S. 114, Nr. 516 zu bemerken, wo ihn Hubschmann (a. a. O., S. 59) mit Recht auffordert, er möge zeigen. wie aus altpers. hajam im Pahlawi xēm werden kann. Und so liessen sich noch mehrere Stellen anführen, wo der mich schulmeisternde Strassburger Privatdocent sich gründ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dasselbe was von ögetäden gilt, gilt auch von -sitän (Horn, S. 157, Nr. 710), welches dem -istän vorangestellt wird, da nach Horn -sitän alterthümlicher ist als -stän (Horn's -istän nimmt sich ebenso aus wie ein griechisches -ogogos).

lich blamirt und sowohl sein Wissen als auch seine Urtheilskraft in kein besonders günstiges Licht gestellt hat.

Zum Schluss noch eine Bemerkung. — Hubschmann, Persische Studien, S. 1 schreibt: "Nachdem die neupersische Grammatik zum ersten Male durch Vullers (Grammatica linguae Persicae. Gissae 1870 — n. ed.) . . . sprachwissenschaftlich behandelt worden ist, hat jetzt Horn . . . den ersten Versuch gemacht . . . ' u. s. w. Ich möchte doch bitten, in den Sitzungsber. der kaiserl. Akademie der Wissenschaften, Bd. xxxix, xliii, xliv, die vor dem Jahre 1870 erschienen sind, nachzusehen und namentlich das, was in den Bänden xxxix und xlii steht, mit Vullers, p. 25 ff. und dem, was an der entsprechenden Stelle in der ersten Auflage von Vullers sich findet, zu vergleichen.

Neupersisch s., — s., Vorhang' (arm., dem Pahlawi entlehnt, yupumu) fehlt bei Hors. Ich identifieire es mit latein. porta, das ursprünglich auch "Zeltvorhang" bedeutet haben muss.

Neupersisch خراشیدن, radere, sealpere, seabere' fehlt bei Horn. Es ist ein Denominativ von خراش, rasura, rima, ruptura'. Ich bringe diese Worte mit altind. krakaća- "Säge' in Verbindung. Im Iranischen muss die Wurzel  $\chi ra\dot{s}=krak$ 's gelautet haben.

Neupersisch (Nachtrag zu dieser Zeitschrift v., S. 66 und vn., S. 373 ff.). — Bartholomae bezieht sieh in Iranische Philologie, S. 21 auf meine Einwendungen gegen den junggrammatischen Kanon'. — Um unn den möglichen Missverständnissen vorzubeugen, erlanbe ich mir. Nachfolgendes über die betreffende Frage zu bemerken.

Dass die arische Regel in Betreff von gh, gh, dh, bh + t richtig ist, wie z. B. Brugmaxx i. S 35s sie bietet, muss Jedermann zugeben. Aber sie ist blos im Indischen ein Kanon, d. h. ein Gesetz, das allgemeine Giltigkeit hat. Jede Etymologie, welche gegen dieses Gesetz im Indischen verstösst, ist im Vorhinein als unrichtig abzuweisen. Anders steht die Sache im Iranischen. Dort ist diese Regel kein Kanon, d. h. kein allgemeines Gesetz, so dass eine Etymologie,

welche gegen dieses verstösst, im Vorhinein als falsch bezeichnet werden könnte. Hier hat die "analogische Umgestaltung" die Oberhand gewonnen. Nur ein verbohrter "Junggrammatiker", der blos über die Lautgesetze speculirt und dabei die Texte ganz aus den Augen lässt, kann sich auf die alte arische Regel berufen und sagen, die Etymologie von constant = altind. drdha- sei des wegen unrichtig, weil gh + t awest. zd ergeben müsste.

Neupersisch دوشيزة جروشيزة چروشيزة "Jungfrau" wird von Horn (a. a. O., S. 194, Nr. 870) zwar eitirt (das Citat المعارفة الله الله 18. 23, 4, 14 ist überflüssig, ja sogar irreführend, da دوشيزة z. B. bei Sa'dī vorkommt), aber nicht erklärt. Das Wort ist mittelst des Diminutiv-Suffixes -īzah (Pahl. -ićak) von einem vorauszusetzendem Stamme dōš weitergebildet. Dieses iranische dōš ist das altindische ýōṣā "Weib" und hängt mit Pahl. عروست awest. zaōšha- und mit neup. عروست = altpers. dauštār- wurzelhaft zusammen (vgl. Horn, S. 273, Nr. 70).

in رهاييز Plural , دهاييز dber arab. رهاييز Plural . -spa-Uebereinstimmung mit armen. dem Pahlawi entlehnten ביין, spatium inter portam et mediam partem domus, i. c. atrium, vestibulum' fehlt bei Horn. Das Wort ist mittelst des Suffixes -īz (Pahl. -īć) von einem vorauszusctzenden dahl abgeleitet, wie neupers. كنيز vom awest.  $kanj\bar{a}$ - (Nom.  $kain\bar{e}$ ) = altind.  $kanj\bar{a}$ - herkommt. Dieses vorauszusetzende dahl ist nichts anderes als das in der Inschrift D des Xerxes vorkommende duwar9i- Zeile 12-13: . . . imam duwar9im wisadahjum | adam akunawam). Spiegel übersetzt dieses Wort mit, Thorweg' (der alle Völker zeigt), ich dagegen übersetze es mit ,Vorhalle, Versammlungshalle zur Audienz, die allen Völkern zugänglich ist, in der alle Völker sich versammeln. Neup. دهليز verhält sich in Betreff des Anlantes zu altpers. duwargi-, wie nenp. , zu altpers. duwarāund neup. hl = altpers.  $r\vartheta$  ist ebenso wie in jeuen Fällen, welche Hubschmann, Persische Studien, S. 207 über diese Lautentsprechung zusammengestellt hat, zu erklären.

Neupersisch ستوه. — ستوه, defatigatus, attonitus' fehlt bei Hors. Die Pahlawi-Form dazu lantet אין. Es muss also sein schliessendes h im Neupersischen wie in کوه altpers. kaufa- erklärt werden. Ich bin daher geneigt, ستوه mit latein. stupeo zu verknüpfen.

Neupersisch سوهان. — سوهان, سوهان, Feile' fehlt bei Horn. Ich führe das Wort auf ein vorauszusetzendes altpers. saudana- zurück, das mit dem altindischen śōdhana- "Mittel zum Reinigen, Poliren' identisch ist. Die Form سوهان ist wohl die ursprüngliche, aus welcher سوهان nach Analogie der zahlreichen auf -hān ausgehenden Bildungen umgeformt wurde.

Neupersisch 3 (Nachtrag zu Bd. vn, S. 377). — Bartholomae (Iranische Philologie, S. 37) leitet 3 von awest. qarenah-, Majestät ab und bemerkt: "xv hat sich später dialectisch in f umgesetzt und es erscheint so bereits im Altpersischen neben uw . . . anders jetzt, aber ohne ausreichende Begründung Fr. Muller, WZKM. 7, 377. — Diese Erklärung ist höchst sonderbar. Meine Deutung von altpers. farnah-, welche auf einer strengen Beachtung der Lautgesetze beruht, wird "ohne ausreichende Begründung" bezeichnet, wahrend die Deutung von farnah- = awest. qarenah- einfach auf eine spätere dialectische Umsetzung des awest. — in f hin decretirt wird Dies kommt nur ebenso vor, wie wenn Jemand, der behauptet a sei — x. einem Anderen, der daran zweifelt und dagegen behauptet a sei — a. den Beweis für die letztere Behauptung zuschieben wollte, mit der einfachen Bemerkung, dies könne deswegen nicht richtig sein, weil a — x ist.

Nenpersisch کمان. — کمان, Bogen' kommit bei Horn nicht vor. Ich führe es auf ein vorauszusetzendes altiran. kaman-=kamp-man-

<sup>1</sup> Welcher Dialect war dies und woher kennt Bartholomae denselben?

zurück und verweise auf das griechische καμπύλος als Epitheton von τόξον bei Homer. Mit خم hängt خم (Horn, S. 99, Nr. 446) zusammen. Das Verhältniss beider zu einander ist wie jenes von kan und χan. ist in Betreff des Suffixes wie خمان ist in Betreff des Suffixes wie

Neupersisch εξ, ξε, κες rotunda, pila lusoria' fehlt bei Horn. Es ist das altind. guḍa- ,Kugel, Spielball'. — Für ξε muss ein altiran. guda- angesetzt werden, welches zu dem altind. guḍa- sich ebenso verhält, wie das dem neupers. ε zu Grunde liegende iran. nada- zum altind. naḍa- (vgl. Horn a. a. O., S. 237, Nr. 1060). Das was Horn an der betreffenden Stelle über die Lautverhältnisse von altiran. nada- und altind. naḍa- bemerkt, ist nicht richtig. Griech. νάρδος, hebr. בר sind Lehnworte aus dem Persischen, das darnach eine Form narda- besessen haben muss. Dieses narda- ist aber wahrscheinlich indogerm. nardha- und dürfte mit dem griech. νάρθηξ zusammenzustellen sein. Es ist also neupers. ε , armen. hem = altiran. nada- = altind. naḍa- und ganz ebenso neupers. ε altiran. guda- = altind. guḍa-.

Neupersisch لافر ... لافر ,macer, gracilis, subtilis, tenuis, exilis, vacuus' fehlt bei Horn. Ich knüpfe es an altind. laghu- in der Bedeutung von ,leicht, klein, unbedeutend, schwach, elend' an, von dem es mittelst des Suffixes -ra (wie neupers. کبوتر = altind. ka- $p\bar{o}ta$ -) abgeleitet ist.

Neupersisch ماليدن (Nachtrag zu oben, S. 81). — Die Entscheidung darüber, ob ماليدن auf marz oder auf mard zurückgeführt werden muss, liegt nach meiner Ansicht in پايمال, mit den Füssen zertreten, ruinirt', das nur auf mard (altiran. pāda-marda-) bezogen werden kann.

Neupersisch نحن المحاق. — المحاق. Salz fehlt bei Horn. Ich halte dasselbe für ein Diminutiv von تم المحاق. Thau (Horn, S. 232, Nr. 1039), das aber nicht auf awest. napta-, sondern wie Hubschmann (Persische Studien, S. 102) richtig bemerkt, auf vorauszusetzendes namna = nab-na- zurückgeht. Man muss dabei im Auge behalten, dass die

alten Iranier das Salz nicht wie wir aus Salzbergwerken gewannen, sondern als auf der Erdoberfläche zu Tage tretende Krystalle sammelten.

Neupersisch نورديدن نورديدن drehen, winden', speeiell 'convolvere, complicare epistolam', dann auch (wie das arab. طوی 'eomplicuit, in se convolvit rem' علوی البلاد .peragravit terras') 'wandern' (den Weg zusammenrollen) wird von Horn (a. a. O., S. 235, Nr. 1050) auf altind. ni + wart 'zurückgehen, fortgehen, den Rücken kehren' zweifelnd zurückgeführt. Diese Erklärung ist falsch.¹ Das neupers. نوردیدن ist auf das altind. ni-wartajāmi zurüekzuführen. Man vergleiche Вонтылак-Roth, Sanskrit-Wörterbuch vi, 749: wartajāmi 'in drehende Bewegung setzen, rollen'.

Neupersisch نهاد . — نهاد, fundamentum, natura, indoles' fehlt bei Hors. Es ist auf ein vorauszusetzendes altiran. nidātu- zurückzuführen und mit dem altind. dhātu- .Grundstoff, Element' zu verknüpfen.

Neupersisch هراسيدن, timere, metuere', هراسيدن, metus, timor', هراسه terriculum, quo hominibus metum injiciunt, avium formido' fehlt bei Hors. — Justi und Vullers stellen es zu der zweifelhaften Wurzel hras. Dies scheint mir nieht richtig zu sein. Ich denke an einen Zusammenhang mit ترسيدن (Inchoativum von altind. tras), so dass سراس = vorauszusetzendem altpers. 9rāsa, هراسه = \$rāsaka- wāren. Von هراس wurde هراسيدن als reflexives Denominativ-Verbum (wie فهميدن) abgeleitet.

Neupersisch همايون .- همايون, felix, fortunatus, augustus' leitet Horn (a. a. O., S. 211, Nr. 946) von humā + gūn ab. — Das Wort hiesse dann ursprünglich ,von der Art oder der Farbe des Vogels Humā. Dies ist nicht richtig. Nach meiner Ansicht ist von همايون mittelst des Suffixes -ūn abgeleitet und bedeutet einfach ,mit

Offenbar hat Hoan die Bedeutung "wandern" als die ursprüngliche und die Bedeutung "drehen, winden" als die davon abgeleitete angenommen.

dem Zeichen des Glückes versehen', da hier niehts weiter als günstiges Augurium, Glück' bezeichnet.

Neupersisch هنگفت – هنگفت ist 'erassus, maxime de panno ct veste'. Es gehört عورسه und Pahl. سعورسه (Horn, S. 288, Nr. 159) und bedeutet ursprünglich 'zusammengeschlagen' (um die Diehtigkeit zu verstärken).

Neupersisch — Ε΄. — Εἰς' ist das awest. αἔχα- (Horn, S. 252, Nr. 1126). Dieses Wort wird zusammen mit won Hübschmann (a. a. O., S. 142) benützt zur Aufstellung der Regel 'dass altpers. ai im Anlaut zu neupers. ja wird'. Ieh halte dies nieht für riehtig. Wenn ε mit αἔχα- wirklieh identisch ist (und nicht für jah — so lautet die Pāzand-Form — steht = ajaha-, das ieh mit unserem 'Eis' verknüpfen möehte), dann ist αἔχα- wohl ajaχα- zu lesen, aus dem ε für ajaχ sieh leicht erklärt. Die Form ε altpers. aiwa-, awest. αἔνα- kann so, wie Hübschmann a. a. O. es versueht, nicht erklärt werden, da aus jawak = aiwa-ka neupers. ε (vgl. رائدن , Horn, S. 135, Nr. 606 das aus rawāndan nieht aus rawānīdan, wie Horn lelirt, entstanden ist) hätte werden müssen und die Nebenform im Pāzand ēu-, ēw- (man erwartet jau-, jaw-) dabei räthselhaft bleibt. Ich erkläre deurgemäss ε aus Pahl. εν, sprich ajwak, entweder durch Ausfall oder durch Assimilation des w an j (ajjak).

Zur Etymologie des Namens Zarathuštra. — Zu den über den Eigennamen zaraðuštra- bereits vorhandenen Etymologien hat Horn (a. a. O., S. 146, Nr. 655) eine neue hinzugefügt, die an Tiefe und Scharfsinn alle anderen weit überragt. Ihm gilt nämlich zarað-uštra-tür 'altes Kamel' oder 'Besitzer alter Kamele'.

FRIEDRICH MÜLLER.

The Asoka Pillar in the Terai.— At last Dr. A. Führer, to whom Indian epigraphists are indebted for many valuable documents, has been able to look up the Asoka Pillar in the Terai, the discovery of which was announced some years ago. He found it near the tank of the Nepalese village of Niglīva, about thirty-seven miles north-west

of Uska Station on the North Bengal Railway. It is broken into two pieces. The lower one, which is still fixed in situ, bears the inscriptions. Unfortunately a portion of the letters is inaccessible for the present, as the shaft has sunk into the ground, and the local Nepalese official refused permission for a special excavation without authority from Katmandu. So Dr. Führer was compelled to content himself with taking an impression of the lines visible above ground. These are four in number, and contain an entirely new Edict, possessing considerable interest. According to the impression which Dr. A. Führer has kindly forwarded to me, the slightly mutilated text runs as follows:

- "1. Devānam piyena Piyadasina lājina codasavasābhi[sitena]
  - 2. Budhasa Konākamanasa thube dutiyam vadhite
  - 3. . . , sābhisitena ca atana āgāca mahīyite
  - 4. . . . . . pāpite[.]."

#### Translation.

"When the god-beloved king Piyadasi had been anointed fourteen years, he increased the Stūpa of Buddha Konākamana for the second time; and when he had been anointed . . . years, he himself came and worshipped it, (and) he caused it to obtain . . . ."

The chief point of interest which the inscription offers is the mention of the Buddha Konakamana, who, of course, is the same as the Konagamana of the Ceylonese Buddhists, the twenty-third mythical predecessor of the historical founder of Buddhism. The Ediet proves that Prof. Kers was right when he declared (Der Buddhismus, vol. ... p. 411), on the strength of the evidence of the relievos at Bharahut, that the portion of the Buddhist mythology referring to the previous Buddhas was settled in the third century B. c. Perhaps it teaches even a little more. First, the statement of Aśoka that "he increased" the Stūpa "for the second time" probably means that he twice restored it, adding to its size. Hence the monument must have been older than his time, and it must have possessed considerable fame and sanctity, as is also apparent from the fact that Aśoka personally visited and worshipped it. Secondly, according to the Buddhavamsa,

xxm. 29, Koṇāgamana reached Nirvāṇa in the Pabbatārāma, the Mountain Garden or Monastery. The discovery of this Pillar, near which, according to Dr. Führer, the ruins of the Stūpa are still traceable, in the hills of the Terai suggests the conjecture that we have to look here for the supposed place of Koṇāgamana's Nirvāṇa.

Such results are by no means without value for the student of Buddhism. As the Buddhists worshipped Śākyamuni's mythical predecessors in the beginning of the third century B. C., or even earlier, and erected Stūpas in memory of their Nirvāņa, the time when their religion was founded must fall much earlier. Thus, the date 477 B. C. for the Nirvana gains greater probability, and the attempts to reduce the distance between Buddha's death and the accession of Aśoka, against the Cevlonese tradition, become more difficult. In addition, the new inscription gives us an historical fact for the fifteenth year of Aśoka's reign, which date is not mentioned in the other Edicts; and it shows that Aśoka's rule extended in the north-east as far as the hill frontier of Nepal. Perhaps the Nepalese tradition is right when it asserts that the valley, too, belonged to the Maurya empire. The letters of the new Edict are exactly like those of the eastern Pillars of Mathia, Radhia, and Rāmpūrva. The language is the Māgadhī of the third century. The new form āgāca in the phrase atana āgāca corresponds to the Pali āgacca, and the two words are equivalent to Sanskrit ātmanā āgatya. An edition of the inscription with fascimile will appear in the Epigraphia Indica.

In the letter accompanying the impression, Dr. Führer states that the Nepalcse Government has been applied to for permission to conduct excavations round the Pillar. Perhaps he will be able soon to make a further addition to our knowledge of Aśoka's history.

April 16, 1895.

G. BÜHLER.

Nachträge zu dem Aufsatz "Ueber einen arabischen Dialect". — Zu S. 9. Von der Ersetzung des Suffixes ki durch s wissen schon die alten Philologen, und sie belegen sie durch wenige Beispiele;

s. namentlich die Lexika Lisān und Tāỳ s. v. كشكشة. Nach Gauharī hatten die Asad diesen Idiotismus, nach Mubarrad's Kāmil 365 ein Theil der Tamim, nach Laith (im Tāğ und Lisān) und Ḥarīrī, Durra 184 die Rabī'a, d. i., da weiter keine Bezeichnung dabei steht, die grosse Stammesgruppe, der namentlich die Bekr b. Wäil, Taghlib und 'Aneze angehören. Vielleicht handelt es sich hier aber um eine Verwechslung mit den Rabī'a b. 'Amir, dem Stamme des Magnūn, dem ein Vers mit mehreren solchen 5-Formen beigelegt wird. Leider kann dieser Vers (der zu dem Stück Agh. 2, 11 gehören wird) noch weniger Anspruch auf Echtheit machen als die andern Verse dieses fabelhaften Dichters (s. Agh. 1, 167). Also die Gelehrten wissen nicht, welcher von den genannten Stämmen so sprach, während doch grade diese Stämme leicht zu beobachten waren. Die Asad lebten z. B. damals ganz in der Nähe von Kūfa (Ḥarīrī, Durra 147, 1). Dazu galten eben sie sämmtlich als in hohem Grade فصيع, und ihre Spraehweise wurde daher von den Gelehrten vielfach studiert. Es ist also kaum wahrscheinlich, dass diese sprachliche Eigenheit bei einem von ihnen höchstens ganz vereinzelt aufgefallen wäre. Viel eher ist anzunehmen, dass wir hier die halb verlorne Kunde von Dialecten des entfernten Südens und Südostens haben. Dazu stimmt, dass es selbst über das Wesen dieser کشکشة zwei verschiedene Ansichten gab: nach Einigen bestand diese nämlich darin, dass an das ki noch ein  $\check{s}$  gehängt wurde. Das ist allerdings gewiss ebenso unrichtig wie die entsprechende Erklärung des كُسُكُسُة. Unter dieser ist wahrscheinlich die Verwandlung des k in einen Palatal zu verstehn, ähnlich der heutzutage im Negd und in der syrischen Wüste weit verbreiteten Aussprache des k als ts oder ts. Der Ursprung jenes s wird leider durch dies alles nicht klarer.

Zu S. 11. D. H. Muller macht mich darauf aufmerksam, dass schon im Assyrischen 'Ort' heisst und auch als Präposition dient. S. Delitzsen, Assyr. Handwörterbuch 148 f., wonach es vor Relativsätzen 'wo' bezeichnet; ganz wie syr. 521. In der Bedeutung 'Ort' findet es sich auch in den Sendschirh-Inschriften. Die Grundbedeutung ist aber doch 'Spur'.

Zu S. 21. Ganz wie im 'Omānī verwendet schon eine Araberinn in alter Zeit die Präposition 'an in den Worten تُقْصُرُ عَنْ تَعَالَمُ يعالى ,deine Hände sind zu kurz, um an ihn zu reichen' Abū Zaid 94 paen.¹

Th. Nöldeke.

Zu Fr. Kühnert's Aufsatz "Einige Bemerkungen zu Heller's: Das Nestorianische Denkmal zu Singan-fu" (oben S. 33). — Soeben ersehe ich aus Ihrer Zeitschrift, dass betreffs Identification der chinesischen Benamsung

# 阿 ng O- 羅 loe- 本 p'on

auf der Nestorianischen Inschrift von Si-ngan abweichende Meinungen herrschen, indem Herr Kühnert aus linguistischen Gründen darthut, dass damit unmöglich Ahron gemeint sein kann, wie Heller, ein theologischer Autor, wollte. Da mir eine andere chinesische Inschrift vorliegt, in welcher die wirkliche Bezeichnung der Chinesen für Ahron vorkommt, so gestatten Sie wohl, dass ich Ihnen diesen positiven Beweis für die Richtigkeit der Kühnert'schen Ansicht mittheile.

Auf dem Täfelchen, welches im Jahre 1511 n. Chr. in der Synagoge zu Kaï-fong angebracht wurde, befinden sich nämlich gegen den Schluss hin die Worte:

# 乜攝傅之阿呵聯 A-k'o'-liën

"Moses übergab es Ahron" (gemeint ist das Religionsgesetz). Unmittelbar darauf wird dann der Name überhaupt mit Auslassung des ersten Zeichens geschrieben.

Der Name des Patriarchen Abraham findet sich auf derselben Inschrift sowohl in der ausführlichen Schreibung

## 阿無羅漢 A-wu-lot-h'an

 $<sup>^1</sup>$  Ob wirklich  $tan\bar{a}lah\bar{u}$  mit Nașb zu lesen, ist mir nicht sicher. Die Ueberlieferung, welche das hat, setzt mit Unrecht voraus, dass 'an eine lautliche Umformung von an sei.

als auch in der abgekürzten

阿羅 A- loe

Der Umstand, dass die Juden in China akademische Grade erreicht haben, und daher die fragliche Inschrift auch manche classische Wendung aus dem Schiking und Schuking enthält, berechtigen wohl zu der Annahme, dass wir hier gutes Chinesisch vor uns haben. Den Text verdanken wir zwei Chinesen, die im Jahre 1850 auf Kosten der "London Society for promoting Christianity among the Jews" eine Expedition von Shanghai aus nach Kaï-fong machten.<sup>1</sup>

Berlin, 1. Juni 1895.

WILLI COHN-ANTENORID.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Account of an overland journey from Peking to Shanghai, by Rev. W. A. P. Martin D. D. (J. A. S. Ch. B. New Series, Vol. III). A narrative of a mission of inquiry to the Jewish synagogue at K'ai fung fu. Shanghai 1851, with Hebrew facsimile (vgl. China Repos. xx, p. 436). — Siehe überhaupt: Moellendorff, Manual of Chinese Bibliography. Shanghai, 1876.

# Ueber einen Psalmencommentar aus der ersten Hälfte des VI. Jahrhunderts p. Chr.

Von

#### Dr. Ludwig Lazarus.

(Schluss.)

#### 3. Jüdische Traditionen.

Das Bibelverständniss der alten Kirchenväter hat sieh bekanntlich in völliger Abhängigkeit von der jüdischen Exegese gebildet. Ein glänzendes Beispiel hiefür liefert Aphraates, dessen Homilien in auffallendster Weise zeigen, "wie vollkommen noch im 4. Jahrhundert die syrische Kirche im Verständnisse des alten Testaments an die jüdische Tradition gebunden war'. In der römischen Kirche nimmt Hieronymus, der bekanntlich grosse hebräisehe Kenntnisse besass, dieselbe Stellung ein; ebenso verrathen auch griechische Kirchenvater der ersten Jahrhunderte jüdische Einflüsse. Allein je mehr die aggadische Deutung des Schriftwortes von der christologischen, "geistlichen Auslegung in den Hintergrund gedrängt wurde, desto mehr schwand der Einfluss, den die Aggada auf die Auslegungsweise der patres übte. Daher enthält auch unser Commentar, der vorzüglich eine mystisch-symbolische Deutung des Schrifttextes beabsiehtigt, nur wenige, speciell dem jüdischen Gedankenkreise entlehnte Ueberlieferungen, die aber immerhin beweisen, dass selbst im 6. Jahr-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wellhausen in seiner Ausgabe von Bleeks Einleitung in das A. T., iv. Auflage, 1878, S. 601.

hundert die Kirchenliteratur von jüdischen Einflüssen noch nicht ganz frei war. In unserem Werke begegnen wir nun folgenden jüdischen Traditionen:

Derjenige aber, welcher sagte: Die Sünder werden von der Erde verschwinden, sprach damit keinen Fluch ans, denn auch der, welcher sagt: Nicht werden sieh Kranke in der Stadt finden, treibt nicht die Menschen aus derselben heraus, sondern meint bloss, dass die Krankheiten aufhören werden, ludem der Profet dies sagt, lehrt auch er: Dass ferner die Sünde nicht mehr begangen werden wird ..., denn es schwindet das Bose von Jedem ..., und Freyler werden darin nicht übrig bleiben, weil die Sünde aufhören und schwinden wird und mit ihr auch diejenigen, die nach ihr benannt werden; denn sobald es keine Sünde gibt, ist auch der nicht vorhanden, welcher nach ihr benannt wird.

Ebenso heisst es im Talmud an obiger Stelle: ביון דליבא חשאים, Sobald keine Sünden vorhanden sind, gibt es auch keine Sünder mehr'.

2. In Psahm 105 bezieht die Aggada (Jalkut Schimöni zur Stelle) die Verse 13 und 14 auf die Aegypter und Pharao, ferner auf Sarah und Abimelech u. s. w., da heisst es: אים באברהם לא מני מְבַבֶּר באברהם לא המצריים. ויובח עליהם מלבים זה פרעה ואבימלך וכי

Ganz in demselben Sinne äussert sich unser Verfasser:

محمه بخلام مل موسم له مع مودونه اختده وللمسه وللمسه فحمه له مع مودد لله ملك مولم مولم المولم المولم والمع المولم والمولم والمع المولم والمولم وال

Er (Gott) züchtigte den Abimelech Sarah's, des Weibes Abrahams, wegen und liess ihn nicht ihr (Sarah) nahe kommen, sondern entschied über ihn mit den Worten: "Siehe, du stirbst wegen des Weibes, das du genommen, auch den Pharao züchtigte er später durch den seligen Moses wegen der Kinder Israel."

3. Zu den Worten בְּבֶּי קְּבָּבֵב בַּאָצִינְי (Psalm 105, V. 37) bemerkt unser Commentar:

سلف مربه المنفع وحداد و وراور المام المحداد و وراور المام المحدد و المربي المحدد وراور المربي المحدد وروران المربي المحدد وروران المربي المحدد المربي المرب

Die Söhne der Frommen machte er reich und gross, indem er ihnen als Lohn für den Dienst, den sie in Aegypten verrichtet, den Reichthum der Aegypter spendete: er führte sie nämlich mit Silber und Gold heraus, denn auf einmal zahlte er ihnen den Lohn für ihre Arbeit

Nach der jüdischen Tradition (Synhedrin 91<sup>a</sup>) wurde das von den Juden den Aegyptern abgenommene Silber und Gold als Lohn für die schwere vierhundertjährige Dienstverrichtung (שְּבֶר עְבֵּוֹרֶה) angesehen.

- - 5. Zu Psalm 106, V. 28 und 29 bemerkt unser Verfasser:

معدله وحتم وخدهم معنی وسر حدورسه و معدورسه محمد و معدورسه و محمد و معدوره و معدور و معدوره و معدوره و معدور و معد

. Obgleich das Volk in beiden Fällen sündigte, wird es doch wegen der grösseren von diesen beiden Sünden getadelt und zurechtgewiesen. Denn als die midjanitischen Frauen auf Bileams Bath herauskamen, sich auf alle Art sehmückten, um das Volk zur Sunde zu verleiten .

Ebenso berichtet auch der Midrasch (Bammidbar Rabba, Schluss, sect. 20):

וַתקראן לָעֶם לובחי אלהוהן. שהָלכי בעַצַתי של בדֹעָב. ינַעָרָה יוצאַה מקושטת מביסמת ימפתה איתו יאימרת לי יכו

Und sie riefen das Volk zu den Opfern ihrer Götter, sie wandelten namlich im Rathe Bileams, ein Madchen kam geschmückt und parfumirt heraus, verführte die Leute, indem sie sprach: . . .

- 6. In der Ueberschrift zur 107. Homilie stellt unser Commentator den Tod, Satan und die Sünde nebeneinander: Klais La Kollan Kol
- 7. Der 116. Psalm (LXX, 114; Syrer 115) wird von der jüdisehen Exegese auf die Gefahr bezogen, in der David schwebte, als er dem Sanl in die Hände fiel. So bemerkt der Jalkut zu 1. B. Sam. 24, 3: Als David sich von Saul und dessen Gefolge so bedrängt und bedroht sah, sprach er diese Psalmworte'. Diese jüdische Tradition nun, die auch in der entsprechenden Ueberschrift der Peschitô² Eingang gefunden hat, wurde auch von unserem Verfasser aufgenommen und des Weiteren ausgeführt, worauf er schliesslich sagt:

# בחוא וכנא המת החיד כאחלינא מוא הבכחקא. ובכר לשבחשלא מהא הכלא חשבב במוץ ...

.Um jene Zeit, als David in dieser Todesgefahr schwebte, dichtete er diesen 115. Psalm.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Bathra 164: דמר דין דיא של דרין דיא שלאך דמים 164: אמר דייל דיא שטן דיא של דרין דיא שלאך

הברשאוכן שט בנוא בי אושא באור באר ברינטירי שני ארבינים ברינטים ברינטים ברינטים ברינטים ברינטים ברינטים ברינטים

#### 4. Exegetische Bemerkungen.

Seine Vorliebe für die sogenamte "geistliche" Auslegung rechtfertigt gewöhnlich der Verfasser mit einem Hinweise auf den Psalmisten selbst: "Wenn der Psalm im Hinblick auf ein wirkliches Ereigniss gedichtet worden würe, dann dürfte er nicht als eine Weissagung angesehen werden, sondern nur als eine geschiehtliche Aufzeiehnung (خصاصات)." So z. B. lesen wir in Hom. zu Psalm 98: Achuliches finden wir auch in der 114. Homilie. Bei vielen Psalmen nimmt unser Autor auf das geschichtliche Ereigniss, das in den Ueberschriften der Peschito bezeichnet wird, Bezug.

Wie in der Psahmenüberschrift bezieht er z. B. den 109. Psahm auf jene Zeit, da Absalom sieh empörte und König werden wollte, den 122. Psahm (nach Syrer 121) auf jenen Erlass des Cyrus (536 a Chr.), der den in Babylon verbannten Juden die Heimkehr nach Jerusalem gestattete; im Allgemeinen jedoch zieht er die allegorisirende der historisirenden Auslegung bei weitem vor. Ja er benützt sogar mitunter geschichtliche Ereignisse oder sonstige, angebliche Thatsachen, um mit Hilfe derselben die Richtigkeit seiner "geistlichen", mystischen Auslegung zu beweisen. Ein Beispiel mag dies näher zeigen.

Unter dem im 125. (Syrer 124.) Psalm, V. 1 genannten Zionsberg, der "nimmer wankt, sondern ewig bleibt", kann -- so betont unser Autor"— nicht das irdische Jerusalem (Kurias (Lucias))

حام سے لمط طحمانی مصفولی نامسی مطابعی ا انقلمصد، حیل اسلے بحیامی بمخابلے حلمصد المنظمان، (فیسیس 114 min 114 of minus)، ملم خدم مطابعی محام

حسن بهذ وبهد الله ما المحلة المالة المالة المحلة ا

verstanden werden, denn dieses sei oft genug bedroht und ersehüttert worden, u. zw. durch die Angriffe äusserer Feinde: Zuerst kam der Aegypterkönig Schischak, in Manasehe's Tagen erschien der Assyrerkönig, unter Jojakim führte Nebukadnezar die Gefangenen fort, unter Zedekia wurden die Verbaunten vom Feldherrn Nebusaradan fortgeschleppt, Zion war 70 Jahre verödet und verlassen; nach der Rückkehr aus Babylon war das Land 46 Jahre hindurch von den Räuberscharen der umliegenden Völker bedroht, die den Bau des Tempels verhindern wollten; dann begannen die Kämpfe mit den Griechen und Römern, bis Titus, der Sohn Vespasians, Zion völlig

دم پیشم. ۱۱۹۷۸ در مددنم. در مدلط عبعط دلامم الحرباني العدية حرب دراة الحدام عليده ومردله اسحمر دمة مام مود عدة محدميه معلم سومع دلم المهال وحمة دعوان وكالمد دنعم حة سميم عدم ذراحه المهاء. ودله سام دنه در به معمر عدم لحمددلها مرامه والمردد مرومه والمراب عدية مرمه עבחורה וב דישא דעבחבהושו כעלבא דבבעל. חבולו שביא سعمة لاعام من خمد لالم عدم حديد معلم لاسم علم. ووح دلمة وملع حديم وحم وحمل ماتحديم وعلم علي مامهامه دے کسمی دحیدی دسور کے مامهام کسی صلع وحدادع نفلعع صور حلين وحدفلامع صور لكالمي اخليع صوه صدلكم صافحه الماصدل محلماديم לחב. סדבא אודנא כנובון מחח לבה ההוא חדרחכנאי. חחלוש ומוחי לבו בלו יולובא כש לילחים בר אומפשינחים. المعددة للمحدية حديث ... سالم سحد المحددة: אבל האואו בשל להיא לישישי בישל דד שוו יצטיוניו דד וחיד בכוכנים וביחוםא מודא. אלא בל מיף לחיא וייםחי בלשלא. וכנא בלחות מקולת האלמא ישא.

zerstörte und dessen Einwohner gefangennahm. David könne daher, so schliesst unser Commentator, diesen Psalm nur mit Hinbliek auf .jenen himmlischen Zionsberg' gedichtet haben. Es ist klar, dass eine solche Auslegungsweise, die der Phantasie den freiesten Spielraum gewährt, zu den absonderlichsten Deutungen des Schrifttextes führen muss, besonders wenn man so willkürlich an der Schrift herundeutet, wie es unser Autor thut, der den einfachen Wortsinn des Verses zumeist in das enge Prokrustesbett der Mystik und Symbolik presst. So wird von dem Verse: "Jerusalem hat Berge rings um sich (Psalm 125) behauptet, derselbe könne sieh nicht auf das irdische Jerusalem beziehen, weil sich - mit Ausnahme des Oelberges im Osten - in unmittelbarer Nähe der Stadt kein hoher Berg erhebe (!), es könne daher nur von den Bergen die Rede sein, welche das himmlische Jerusalem umgeben, dies seien die Reihen und Versammlungen der Obern und die Heerführer der himmlischen Machte: [Konlin Kohira cerion Kulin Krija Konjiko] und nun zählt der Verfasser diese intelligiblen Berge auf, die Seraphim, die Cherubim, die Propheten, die Lehrer [تخلفك] u. s. w. Oft dentet miser Antor in einen Vers etwas hinein, was nicht nur dem geraden und schlichten Wortsinn zuwiderläuft, sondern auch den umeren Zusammenhang der einzelnen Theile aufhebt. In dem Verse (Psalm 89): ,leh werde legen an das Meer seine Hand und an die Ströme seine Rechte soll unter "Meer die Welt zu verstehen sein, u. zw. mit der höchst sonderbaren Begründung "wegen der Bitterkeit der Sunde, welche mit den Wassern der Welt vermischt war'; an dieser Stelle wird auch mehrmals betont, dass dieser Psalm (89) sich nicht auf David bezöge, allein die später folgenden Worte: "Wenn seine Sohne mein Gesetz verlassen n. s. w.\*, nöthigen schliesslich doch unseren Verfasser zu dem Geständnisse, dass hier eine mystische Auslegung nicht am Platze sei, vielmehr diese Worte als etwas Thatsachliche - المحتاث aufgefasst werden müssen: indem er also diese Worte auf die Sohne Davids bezieht, führt er sieh selbst ad absurdum. Die Schwache dieser mystisch-parabolischen Deutung. deren Unhaltbarkeit schon aus obigen Beispielen einleuchtet, ver-

wickelt unsern Autor oft in Widersprüche. Bald gilt ihm die Sonne als das Symbol der Reinheit und Sündenlosigkeit, bald soll sie hingegen die Versuehung, den Teufel vorstellen, wie der Mond. Unter den Bergen (vgl. oben), die der Psalmist oft erwähnt, sind bald die feindlichen, dämonischen Mächte, bald die himmlischen Heerscharen, die Cherubim und Seraphim zu verstehen und so begegnen wir öfter Zeiehen eines sieh nicht immer eonsequent bleibenden Geistes. Höchst sonderbar klingt die Ansieht des Autors in der 87. Homilie, die Propheten hätten aus Fureht² vor dem Zelotismus ( des Volkes es nieht auszusprechen gewagt, dass das Volk Israel verworfen, die Heidenvölker hingegen auserwählt seien; hätten sie sieh in diesem Sinne geäussert, so wären sie gesteinigt worden. Wer die Wahrheitsliebe und Unerschroekenheit der hebräisehen Propheten kennt, der wird diesen Vorwurf ganz unbegründet finden. Auf die bereehtigte Einwendung, dass der Psalmist das hätte heraussagen sollen, was eine mystische Auslegung in seine Worte hineininterpretirt, hat unser Verfasser nur die wohlfeile Antwort, der Psalmendichter habe wegen des sehwachen Fassungsvermögens seiner Zuhörer den geheimen Sinn seiner Worte nicht offenbaren wollen. So wird z. B. der 124. Psalm auf den Kampf bezogen, den die Dämonen mit der Seele führen, und mit Rücksicht darauf heisst es daselbst: 🛶 🖒 🕽 Keen be kan prais Keadad mima Katal muly KLDI gonon Kanien Konlus Ils ,Dass er aber den Krieg nicht verkündigte und den Kampf nicht offenbarte, den die Dämonen mit der Seele führen, das gesehah wegen der Schwäche der Zuhörer der damaligen Zeit'. Anknüpfend an Vers 7 desselben Psalmes ("Wie ein Vogel entrann unsere Seele aus der Falle der

Dies erinnert wieder an Severus, welcher bei Corderius III., p. 931 sagt: Έθος γαρ όρη την θείαν γραφήν καὶ τας ἀγγελικὰς καὶ τὰς ἐναντίας ὀυνάμεις ἀποκαλείν.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eine iihnliche Ansicht über Paulus tinden wir am Ende der 110. Homilie:

... chlow ful enlow to Lezux. chlow to Lezux chlose to Lezux chlose

Steller) bemerkt unser Autor, dieses hübsche, poetische Bild weiter fortspinnend: Der Prophet1 vergleicht die Seele mit dem Vogel; denn wie der Vogel zwei Flügel hat, mit denen er sich, wenn sie beide gesund sind, in die Lüfte hinaufschwingt, um dem Vogelsteller zu entgehen u. s. w., ebenso bedarf auch die Seele zweier Seltwingen, der Praxis (Kludas) und der Erkenntniss (Khua), vermittelst welcher sie sich zu Gott emporhebt; gleichwie aber der Vogel, wenn einer seiner Flügel beschadigt ist, eine Beute des Jägers wird, ebenso kann auch die Seele ihre Bestimmung nicht erlangen, wenn eine ihrer Geistesschwingen verletzt ist, weil dann auch die andere, welche gesund ist, nichts vermag; dem 2 wenn die Seele durch die Erkenntniss (Gottes) erleuchtet und vervollkommnet, jedoch im Dienste nicht geubt ist, so wird auch die Schwinge der Erkenntniss gelähmt und muss von ihrem Fluge zu Gott empor abstehen; wenn sie hinwieder im Dienste ausgezeichnet ist, so kann sie sich trotzdem ohne die Erkenntniss des Glaubens zu Gott nicht emporschwingen. Unter dem frommen Dienste (Konanis Kinlas) versteht unser

مرا دیم مسمی سرمی دور در در ایم مسری مرد در ایم مسمی سامی ایم در ایم در

acoly after antipoly. Airly acts. air ifeli all mes, cintroly. cartoly. Leroly. Leroly. Leroly. Leroly. Leroly. Leroly. Leroly. Leroly. Cartoly. Ca

النعم معدد من الدم سهم المال المال

Bosheit, die Ueberhebung, die Unzucht, der Ehebruch, die Zauberei, die Feindseligkeit, die Geldgier und die Grausamkeit'. So lauten die Worte unseres Autors, der in der Homilie zum 83. Psalme vier Leidenschaften¹ aufzählt, die er als die Quellen der Unzucht bezeichnet: diese vier Grundübel der Menschheit sind: Essgier, Trunksucht, Schläfrigkeit, leichtsinniger Umgang mit Weibern; den Sinn dieser Worte werden wir wohl verstehen, wenn wir uns der oben erwähnten, vom Verfasser so warm empfohlenen Mittel zur Führung eines streng asketischen Lebens (Fasten, Nachtwachen, Enthaltsamkeit) erinnern: hier sei nur noch der idealistischen Zuversicht gedacht, mit der unser Verfasser betheuert, dass der Mensch diese vier Begierden bezwingen könne "gleichwie auch Gideon die vier Könige Midjans besiegte", und dass er durch die Bändigung dieser Leidenschaften auch alle übrigen besiegt und tödtet.

Adam erscheint in nuserem Werke als Gefangener' (κακ), alter Mensch' (κακ), "Elender' (κακ), die Sünde heisst "das Kleid Adams', wird aber auch als eine "Erschütterung' (κακ), Psalm 120) und eine "Krankheit' (κακ), Psalm 118) bezeichnet. Die Damonen sind die "Söhne der Finsterniss und der Linken". die "fälschlich so genannten — ψευδώνομος) Gewalten' (κακ), die "Kinder der Nacht, welche die Herrschaft über uns gewonnen haben, dem Menschen zuerst auflauerten und ihn die Sünde lehrten": der Teufel wird oft kurzweg der "Starke' (κακ) oder der "Müchtige" (κακ)) genannt, oft heisst er auch "Menschenmörder". Unterdrücker (κακ), Verleumder, Einflüsterer (κακ), verwirrer (κακ), frevelhafter Gefangennehmer. Rauber (κακ), an einer Stelle wird er auch mit dem Levjathan" identificirt. Die Spitze seiner Polemik richtet unser Autor

<sup>...</sup> دوسه صلح ندوس حد مادوس شعب صاحب المحصور ومراسع الموسل الموسل

² عمله حمل المتعادي بعرض (Mitte der 104. Homilie).

gegen die Juden, Heiden¹ und Häretiker;2 aufs sehärfste bekämpft er die letzteren, die Söhne Esau's, wie er sie nennt, auch wirft er ihnen Hochmuth (نحمطم) vor und versichert, dass ihr Weg ins Verderben führe. Im Gegensatze zu den Maniehäern<sup>3</sup> betont er, dass der menschliche Leib als Gebilde Gottes nicht von einem bösen Wesen geschaffen sein könne; auch gegenüber den Arianern,4 die .ihn für ein gesehaffenes Wesen hielten', und den Nestorianern, die .ihn einen einfachen Mensehen nannten', vertheidigt er seinen dogmatischen Standpunkt. In der Homilie zum 110. Psalme billigt er die Ansicht, dass David selbst, vom heiligen Geiste inspirirt, alle Psalmen verfasst habe.<sup>5</sup> Wenn er sich auch in diesem Punkte an die alten Ausleger<sup>6</sup> anschliesst, so strebt er doeh in seinen Deutungen des Schrifttextes zumeist nach Selbständigkeit, indem er oft die Ansichten der "Erklärer" (حدتعد) oder derjenigen, die "sieh mit Exegese beschäftigen', entweder ganz verwirft oder nur mit Einschränkungen gutheisst. Ueberhaupt weht in diesem Commentar ein selbstbewusster Geist, der durch Kühnheit des Gedankenfluges und treffende Bilder oft imponirt. Die Ausdrucksweise ist zwar im Allge-

ندوى ا

المنظموه ا

ا مربع کی مرام کے مام کے مام (107. Homilie).

بال حمر کات میل مونک مونک مونک مونک با میل دخونک، الم دخونک الم دخونک میل میل میل میل الله الله الله میل (۱۱۵، Homilie).

مسلم المحدد حدده المحل دولد دوده الم المصالة المحدد المحد

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. Chrysostomus (Migne. Patrol. Graeca 69, p. 709): Εἰσὶ δὰ πάντες οἱ ḥάλμοὶ. ὑς τοῖς ακριβοῦτι δοκεῖ, καὶ τῆ, ἀκηθεία τοῦ Δαβίβ. Ebenso Augustin, auch der Tahmud (Pesachim 117\*) lehat dies: הֵישׁ מִידֹ בְּלֵים בּיִבֶּים בַּבְּבֶּי בִּילִים בִּיבָּים בַּבְּבָּי בַּבְּבָּי בִּיבָּים בַּבָּבָּי.

meinen schlicht und einfach, erhebt sich jedoch zuweilen zu diehterischem Schwung und rhetorischem Pathos, was umso begreiflicher erscheint. als diese Homilien entweder an bestimmten Tagen vor einem grösseren Zuhörerkreise gesprochen oder wenigstens, als für den mündlichen Vortrag bestimmt, abgefasst wurden.

Hören wir, mit welch beredten Worten unser Verfasser den Sündenfall schildert: . . . . Du liessest den Menschen bis zur Zermalmung zurücksinken (Psalm 90, Vers 3); von wann an liess er den Menschen zurücksinken? Und wo war er, bevor er zurücksank? In der Höhe war er und fiel in die Tiefe, im Himmel war er, und weil er dort sundigte, stürzte ihn Gott auf die Erde hinab, von der er genommen worden, im Paradiese - voll Seligkeit - weilte er, da er aber vom Ungehorsam versucht wurde, liess ihn Gott einen Ackersmann auf Dornen und Disteln werden, welche die Erde infolge der Gesetzesübertretung hervorbrachte. Die erhabenen Kleider der Unsterblichkeit und Unverweslichkeit zog ihm die Gnade an, als er aber sûndigte, kehrte er zur Strafe dafür zu seiner Natur zurück und Gott brachte ihn bis zur Erniedrigung des Todes und der Verwesung. Vom himmlischen Lichte gerieth er in die Finsterniss der Sünde und des School, vom Reichtlum in Armuth, von Erhabenheit in Geringfugigkeit, vom Leben in Gemeinschaft der Engel in die Ermedrigung bei den Thieren, von den Freuden in den hoheren Regionen und von der Nähe der Unterredungen mit den heiligen Heerscharen Gottes kam er mit den bösen Geistern in Beruhrung - - In der 117 Homilie wird die Erhabenheit Gottes mit folgendem Ausrufe besungen: "Mit dem Propheten müssen wir ausrufen: Wie gross sind Deine Werke, o Herr, gar tief Deine Gedanken! Von den Sterblichen konnen sie meht begriften und von den Lebenden weht ereicht werden, den Himmlischen sind sie unbekannt und den Irdischen verborgen, mit dem Munde konnen sie nicht ausgesprochen, mit dem Sinne meht umgrenzt und mit dem Herzen nicht umtasst werden; keines unter den Gebilden kommt Dir gleich und kens rannter den Bildnern reicht an Dich hinan." — Anknupfend an den Vers: "Diesen Tag hat Gott bewirkt, lasst uns jubeln und

uns freuen darob,' sehildert unser Autor mit prächtigen Farben die Auferstehung der Todten und das letzte Weltgerieht: "Ein Tag ist an Stelle eines andern gekommen, ein Tag der Auferstehung statt des Falles, der Gerechtigkeit statt der Sünde, der Rückkehr ins Eden statt des Auszuges aus dem Paradiese, der weissen und sonnigen Kleider statt der dunklen Gewänder aus Stoff, den uns die Sunde gewoben, ein Tag der Herrlichkeit und der Schönlieit statt der Blätter der Blösse, den einen Tag bewirkte die Schlange, indem sie den Mensehen aus dem glückseligen Leben vertrieb, der Tag aber, den Gott bewirkt, brachte den Sterblichen ins verheissene Leben zurück; dies ist der Tag der Freude, welcher heraufzog, um das "Alter Adams" zu beseitigen, dies ist der Tag, welchen Gott bewirkt, damit au ihm der Tod vernichtet werde und nicht fürderhin die Welt beherrsche, dies ist der Tag, den Gott bewirkt, damit an thm unsere Schuldverschreibung (לאבאר) zerrissen und wir in das Buch des Lebens eingeschrieben werden, dies ist der Tag, den Gott bewirkt, dass die Verurtheilung ( and sand) Adams, das dornige Erdreich zu bebauen, aufhöre . . . .:

Gerne bedient sich unser Autor mitunter der biblischen Sprache Musivstil), liebt feine Auspielungen auf biblische Personen, Ereignisse und Aussprüche: so lesen wir z. B. in der 103. Homilie, anspielend auf eine Stelle im Buche der Weisheit, vom Tode, der durch des Teufels Neid in die Welt gekommen. — Neben vagen Vernuthungen und recht naiven Anschanungen enthält unser Werk gar manche treffliche Lehren und beherzigenswerthe Mahnungen: Solauge wir in diesem Leben weilen, gelaugen wir nicht zum Ziele der vollkommenen Erkenntniss. Solauge wir leben, ist Jedem von

<sup>1. 2. 21:</sup> Οιουφίδι σιαβονού θανατός Γερνίου θε τον κοσμον

המהא של היהל הביניסיבים האכלים אוללל כניבא " בש נושא לוכים וא הבביהיםא.

ول و دری دوسالی شع سای، لیمون دریدهای کا درهدایا

ول وحديم المحلحي الله المالي المنه المنط المالي المنطقة المنط

uns das Heil nahe, weil das Thor der Busse geöffnet ist' (d. h. also, es ist niemals zu spät, sich zu bessern). — "Wie¹ sehr sich auch der Mensch durch seinen Wandel auszeichnen mag, so erfüllt er damit doch nur eine Pflicht und noch keineswegs etwas, das einer Belohnung würdig wäre.' "Der² Ruhm der Gerechten besteht darin, dass sie auch in ihrer Bedrängniss Gott nicht vergessen.' "Wenn³ sich der Mensch der Sünde nicht freiwillig hingibt, so gewinnt diese keine Macht über ihn.' "So⁴ sehr auch die Menschen dem Willen der Dämonen ergeben sind, so empfinden letztere doch keine Liebe für jene, sondern sie sind im Gegentheile die ewigen Feinde der Menschen.'

#### 5. Ueber vorkommende Personen.

Unter den alttestamentlichen Gestalten werden die Propheten besonders häufig erwähnt; sie werden "weise Gestalter" (אוֹנָהָיִי) genannt und mit den Strömen verglichen; David heisst der "weise Gestalter und geschiekte Arbeiter" (אוֹנָהָיִייִּי). Hiob "dieser starke und unbezwingbare Thurm" (אוֹנְהָיִיִּי). Unser Verfasser eitirt auch die Geschichte der keuschen Susanna, durch deren Anblick

- شده من عمدته واوتهم وله حرب عمد المناهم و من منه المناهم و منه المناهم و ال
- م المعدد العم الم المالية الم

die Aeltesten des Volkes sieh versündigt hatten und dafür auch vom geliebten Daniel' bestraft wurden. Petrus und Johannes werden principes apostolorum' (جنيد معنة) genannt, Paulos heisst der weise Gartenhüter auf Kreta' (בוֹלבו), weise Gartenhüter auf Kreta' (בוֹלבו), der ,weise Schiffer' (حلام), der ,kundige Steuermann' ردان بدلیانی برانی برنانی برنانی برنانی برنانی برنانی برنانی (برنانی برنانی بر - An mehreren Stellen spricht der Verfasser von den Wohnsitzen der Apostel und weist ihnen folgende Länder als Wirkungskreise zu: Dem Matthäus Palästina und Kreta, Marcus Aegypten und Rom, Lukas Alexandrien, Johannes bar Zebedäus Ephesus, Paulus Korinth, Athen und Rom, Thomas Aethiopien, Indien und Saba (Kaz), Bartholomäus Persien, Medien, Arsunitis, Armenien, Catara,2 Chusistan,3 Garmacien und Nehardea, Addaeus Edessa, Jacobus Jerusalem, Simon Zelotes ( Luly Carre) Dalmatien, Andreas Skythien, Simeon Rom. In der 107. Homilie wird auch von den 12 Schülern. 70 Aposteln und 500 Brüdern erzählt,5 die zur Bekehrung der Heiden ausgesandt wurden. Der in der 83. Homilie enthaltenen Ketzerliste entnehmen wir folgende Namen: Arius, Paulos von Samosata, Artemon, Photinus, Sabellius, der Lybier, Valentinus, Bardesanes, Mani, Mareion, Nestorios, Eutyches; es sind dies die bekanntesten Vertreter der versehiedenen ehristlich-gnostischen Häresien, sowie der nestorianisehen und eutychianischen "Irrlehren". - Es sei noch auf eine Stelle in der 118. Homilie aufmerksam gemacht, wo die wahren

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vas electionis, vgl. die Stelle: . . . . . .Petrum illum respicite, principem Apostolorum, cuins sedem ornatis, et Paulum, qui est vas electionis (Concilia iv., Labbe, p. 1461/2).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Catara am persischen Meerbusen (B. O. nt. 2, p. 604).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Huzita = **К**1**0** (В. О. и 308).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Die älteste der kirchlichen Sagen weist ihm Skythien als Wirkungskreis zu Enseb. *Hist. eccl.* m., 1); nach Greg. Nazianz hat er in Kappadocien, Galatien, Bithynien bis in die skythischen Einöden hinein gewirkt (orat. adv. Arian.).

ه محمد الاعتمام كالمام المام الم مام المام الم

Propheten den falschen, die rechtgläubigen Väter den Häretikern gegenübergestellt werden. Diese Stelle lautet:

... حمد الله محدود العمل ددهددد در الهما والمحدود در الهما والمحدود در المحدود در المحدود در المحدود در المحدود در المحدود ال

Von den Propheten nennt also unser Autor Micha und Jeremia, denen die falschen Propheten Zedekia (1. Kön. 22, 24), resp. Chananja (Jerem. 28, 1) gegenübertraten: ebenso erhoben sieh auch in der Kirche die Ketzer gegen die Rechtgläubigen: Simon (Magus) gegen Petrus. Barsuma gegen Paulus, Arius gegen Alexander, Sabellius gegen Basilius, Nestorius gegen Cyrillus. Das Vorkommen Cyrills von Alexandrien weist uns wieder auf unsere, oben näher begründete Hypothese hin. Während die älteren Monophysiten (Eutyches. Dioscorus n. s. w.) von Cyrills Lehre sieh weit entfernt hatten, so dass zwischen beiden eine unüberbrückbare Kluft bestand, trat mit Severus ein plotzlicher Umschwung ein. Nicht zufrieden damit, Cyrills Lehre anzunehmen, suchte er diese auch mit seinem Monophysitismus zu vereinigen. Die Gegner waren über diese schwankende Stellung des Severus umsomehr erbittert, als ein solcher "durch cyrillische Gedanken corrigirter Monophysitismus' (vgl. Loors, Leontius von Byzanz, p. 59) ihre orthodoxe Lehre sehr gefährden konnte. Sie fanden eine Menge Widerspruche in der πολυποίλιλος σοφία (Eusthatius, bei Migne, Bd. 86, 1, col 917 D) des Severus, den sie 5 3/-YAMITTE ELISTATINE Monachus, bei Mai, Script, ret. nov. coll. vn. p. 29(1), ή δικεστλος κλώπης (ibid.) u. s. w. nannten. Dies hinderte Severus nicht, mit allem Nachdrucke für seine widerspruchsvolle

Lehre einzutreten und bei seiner Vertheidigung des monophysitischen Standpunktes Cyrill stets im Munde zu führen. So behauptet er an einer Stelle, dass die patres die Bezeichnung , కేసం అసరకుక్త ganz vorwurfsfrei gebrauchten, als aber zur Zeit des Cyrill die Pest neuer Wörter des Nestorios' (νόσος τῶν Νεστορίου καινορωνῶν) die Kirehe verwüstete, wurde jene Bezeichnung von den meisten verworfen. (Gie-SELER, Comm. 1., p. 10). — Ferner sagt er: ,Μη δύνασθα: τὰς τὢν πατέρων ρωνάς των άδιαβλήτως τη λέξει χρησαμένων προφέρεσθαι, καν αύτου Κυρίλλου είεν αί τωναί. Auch Eusthatius Monachus (Mai vii., p. 291 ff.) versiehert, Severus habe κατά τὸν μακάριον Κύριλλον von einem ,τέλειον εν θεότητι καὶ τέλειον ἐν ἀνθρωπότητι' gesprochen. — Halten wir diese Momente zusammen, dann wird es uns keineswegs auffallend erscheinen, dass in unserem Commentare, dem Werke eines echten Monophysiten, unter den in unseres Autors Sinne reehtgläubigen patres Cyrill genannt wird: Es war jedenfalls ein Severianer, höehstwahrseheinlich Severus Antiochenus selbst, der diese Worte niedersehrieb.

## 6. Sprachliches.

Bereits oben (S. 91 ff.) haben wir den Nachweis zu führen versucht, dass unserem Verfasser bei der Ausarbeitung dieses Commentars ein griechisches Original vorgelegen haben dürfte: wir wollen hier noch nachtragen, was, von der sprachlichen Seite aus betrachtet, für die Entscheidung dieser Frage in die Wagschale fällt. Die Gepflogenheit unseres Autors, bei der Citirung eines Bibelverses sich nicht nach dem recipirten Peschitä-Texte, sondern nach der Lesart der Lxx zu richten, bildet wohl vor Allem einen neuen Beweis für die Richtigkeit unserer Hypothese. So eitirt er z. B. den Vers aus Deut. 6, 5 (.du sollst lieben den Ewigen, deinen Gott, von ganzem Herzen . . . und aus ganzer Kraft) folgendermassen:

ελλης της δυνάμεως σου), während er sieh um den Pesehitâ-Text, der ihm, falls es ein original-syrisches Werk wäre, doch am nächsten läge, gar nicht kümmert; die Peschita zur Stelle liest nämlich nicht sondern محے حلم عنیں . - Sehr gerne gebraucht unser Autor eine Redewendung, die sonst im Syrisehen nicht vorkommen dürfte. Diese so beliebte Phrase, אמלבבה בשהרכיא, sie (z. B. die Heiden) wurden ergriffen' wird stereotyp in Verbindung mit einigen Substantiven gebraucht, die aber alle fast dieselbe Bedeutung (Englanben, Ungehorsam) haben. Wir lesen so mehrfach: Khilin, Klip bairon, Khaishi Konano asalbiK, Khairim Kli, Khairing Kli, Khaiming Kli Dieses סבב wird an anderer Stelle durch סבב (kaddem, das entsprechende Verbum) ausgedrückt; wir lesen darum (z. B. Mitte der 106. Homilie): אונבבה בשלאה — Ohne Zweifel liegt uns in dieser Verbindung eine Uebersetzung aus dem Griechisehen vor: אבאסיר בייס בייס אבלאר dürfte dem griechischen Worte πρελαμέμνεσθας<sup>1</sup> ,ergriffen, erfasst werden' entspreehen. Folgende, in unserem Commentar enthaltene Wörter können als directe Uebersetzungen aus dem Grieehischen aufgefasst werden:

Von grammatischen Eigenthümlichkeiten mag hervorgehoben werden, dass die 3. fem. plur. Peal mit dem Suff. der 3. fem. sing. der Verba tertiae Jod anders als sonst behandelt wird, wir lesen z. B. regelmässig missi statt des üblichen missi. Die Form des Suff. der 3. sing. m. des Imperf. on, wird häufiger gebraucht als die andere, verlängerte Form auf andere, wir lesen daher gewöhnlich: (vgl. Nöldeke, Gram. §. 188) masi, masi, masi, masi, Von der 3. m. pl. mit dem Suff. der 3. m. sing. der Verba tertiae Jod findet sieh regelmässig die alte, längere Sehreibweise: (vgl. Nöldeke, die sieh mehrfach in unserem MS. finden (vgl. Nöldeke, Gram. §. 40 E). Zu seltenen Bildungen gehören Wörter wie: (B. O. n. 220) statt der gew. Form Kuins, Karisko (silbern) statt Karisko, Kulaan statt des übliehen Klaan. Sehr häufig wendet unser Autor den stat. constr. vor Präpositionen an, doeh sind es regelmässig nur die Präpositionen حمر, حم, die so gebraucht werden. Ein Beispiel eines stat. constr. vor Adverbien - eine zur Uebersetzung griechischer, zusammengesetzter Wörter gebrauchte Verbindung (Noldeke, §. 207) — ist das bereits oben angeführte نحمهٔ immerfliessend (מַבּעבאשׁה, immerfliessend (מַבּעבאה). — Ein stat. constr. vor Dolath ist z. B. in der Verbindung באל הכבוא (Mitte der 103. Hom.), vgl. Agrell., suppl. 149.

## 7. Verzeichniss der vorkommenden griechischen Wörter.

 $\dot{\eta}$   $\ddot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}$  = Klack  $\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}\dot{\theta}_{N}$ 

| Kalansk  | ξένος <del>:==</del>         | Kefael      | ληστής =                           |
|----------|------------------------------|-------------|------------------------------------|
| کاللصہ   | ἀνάγκη ==                    | مراءمح      | μοχλός ==                          |
| xandarx  | στοιχεΐον 💳                  | الإلماءالاع | παράκλητος ==                      |
| ممصحب    | $\Delta \hat{x}$ ina =       | KIRIZA      | παιδαγωγος ==                      |
| KLLOK    | στολή ==                     | حەنص≯       | $\pi \circ \rho \circ \varsigma =$ |
| Khazek   | $\Sigma$ κυθία $==$          | Klantita    | στρατιοτης ==                      |
| Kennauek | έπίσχοπος 🚃                  | Kilua       | באינוןיססטב ===                    |
| a worday | ὰπόφασις <del>==</del>       | همخصم       | πύργος 🚐                           |
| かけん      | àsa ==                       | فالتصعموم   | şιλεσεφία <del>==</del> τ          |
| KLiK     | άρετή ==                     | ല്നമാ       | παβέησία 🚃                         |
| orksik   | άρχαί ==                     | Kostosa     | προστάγγια 🚐                       |
| אוֹפשוֹא | ἄρχων ==                     | Kiganis     | παραστάς ==                        |
| حمده     | βημα ==                      | وبروريه     | πρόσωπον 💳                         |
| KURY     | $\gamma \omega v i \alpha =$ | Kanzo       | ναίδος ==                          |
| حصامراء  | διαθήκη 💳                    | مهدونه      | นมุริธุรหที่รทุร ==                |
| ولعطعه   | Δαλματία ==                  | Toto        | κύκνος 🚐                           |
| でらりた日    | ήγεμών 🚐                     | kgus/170    | κατηγορία 🚐                        |
| بدامياه  | :3:6072: ==                  | معروالايم   | หยุงฐางอธุ์ -                      |
| Krist    | τήγαντν ==                   | Kidigro     | νιθαρφόδε - =                      |
| torant   | τύπος ==                     | Kalo        | xheiq 🚐                            |
| Kast     | τάξις -=                     | Kgryo       | λελ.λ.α <sub>=</sub>               |
| たのみ      | τύραννος 😑                   | لاعمعكه     | $\lambda_{xzxx}\omega_{xx} =$      |
| محلوم    | είνών ==                     | אנוטדם      | γ.ανών :                           |
| حمدحاله  | Xε::πων ==                   | Koziky      | tayua -                            |
| الانكانة | ่งวนหุ่ง ==                  | Kinkh       | bempix 🚐                           |
| لحصيه    | λαμπάς=                      | prince      | haavaa -                           |
|          |                              |             |                                    |

## Lateinische Wörter:

ratio = Kinthar legio = (at)

### 8. Das Todesjahr des Severus Antiochenus.

Nach Euagrius wurde Severus Antiochenus im September 567 aer. Ant. (= 519 n. Chr.) oder im 1. Jahre Justins (518) abgesetzt; diesen Widerspruch beseitigt der verewigte Gutschmid (Kleine Schriften, herausgegeben von Rühl, Bd. 2, S. 458) durch die Voraussetzung, Euagrius habe, ungenau, die antiochenischen Jahre den mit September beginnenden Indictionsjahren gleichgesetzt. Gutschmid weist dort (S. 468) auch nach, Severus müsse entweder am 9. Februar 542 oder 8. Februar 543 gestorben sein; von diesen beiden Daten müssen wir uns für das letztere als das allein richtige entscheiden, denn dass Severus am 8. Februar, der auf einen Sabbat fiel, starb, darin stimmen sämmtliche (besonders syrische) Quellen überein; allein nur im Jahre 543 fiel der 8. Februar auf einen Sabbat, während dies für das Jahr 542 am 9. Februar der Fall war. Barhebraeus hat also vollkommen Recht, wenn er 543 als Severus' Todesjahr angibt (vgl. oben S. 97); in diesem Jahre starb also Severus, u. zw. am 8. Februar, an einem Sabbat. — Bercits in unserem ersten Aufsatz (oben S. 97, Note 2) haben wir auf die falsche Chronologie zweier Berliner MSS., auf welche die Angabe, Severus sei 538 oder 539 gestorben, zurückzuführen ist, hingewiesen und den Text aus der einen Handschrift mitgetheilt; wir holen hier noch den Wortlaut aus dem zweiten MS. nach: (vgl. Sachau, Nr. 165 jacob. Sammelband, S. 4b).

وعدی مرابع و النوی وی المالی و الم المالی المالی المالی المالی و المالی و

لدحيام الحديد المالي المهناة الله حدوده المواقد وهالم المهنا المالي المهنا الله على المالي المهنا المالي على المالية المالي

Zur Illustration der Sprache wie der Darstellung des Verfassers, beziehungsweise des Uebersetzers, gebe ich eine Textprobe, u. zw. die Homilien 83, 95 und 115.

#### 83. Homilie.

ماده المادم المادم والمام حل ماده الم المادم المادم المادم المادم المادم حمر الماد المادم والمادم حمر المادم والمادم والمادم

<sup>1</sup> Dieses überthissige Wort fehlt auch in L

Moista, rain lufty cut wenty city vion brick محدّدها مخدما مهدونه مخدمه مخدلمه معلقهم أمتد روز. فمعد لمهموته تخدور حصونها. عده لحمد المام من الله المعدم سه المعدم سه صوبعكم: له حلسه دخل وبنه كانكم ولمخكم درع والمسمى Kalista Kindel Jambank Kam stog Kli Tr Klk مة بعدة بدامة دورية حلمية المامة المامة المامة المعيم سه درس لهم مالك الملسم مملول ومدد. אנחא הלבא אוח בחלבל או אי הלבלה הוא לבלא אוחא. جهله دهم حفله حدمة وملايعي مقلكه مانيحه العكم et eren. entendans unto inin. ondectes tel שביציא האכלה. לה נחבד אנון בכן בבכא. הלא נלדבד לחב عدده ومسمولد. لصالم لعر مددم: لمله ووجدم لم دسلم ودوره للمحمد حلد ولد ولي حلسه فيادم دخل دومه المحلم المعدم المعتدم المحتديدة المعتديدة المعت noles is a techan Lech. or souly exercions. odenly at Thermo. Alx Loach why. And ena حنسلی میمونمع حددهمی در در در در در میم مرد: احد قویع کاله در دوری در در مادی در موری در مورد کا المسوب حملام شله المه المهم المعلم ال حجراه وبالسم: حدفعط أوسم. بمدالم وشروع دليعي صوره حمةلك لحسدد ولنحمده لهاسة م. معدلم عد شلمهم اخدده دهنوسه. وردم المدم ودهدد قویم: لخدوده مرس درم نظهه موسهم موسهم افداه در

<sup>1 ...</sup> Li Kinna in L. 2 2K 729 in L. 3 97 e in L.

Dazwischen in L. K742K. 5 9672Xi in L. 6 K74K fehlt in L.

حجوبها وحادم فرع دشلهم فحدلت وجالجتم أدوقهم حلا אימה אל האלבחא. בוכן הין לבנהההוא בבנה האמגרה "مراسم حل عناسم. دهن انس بسقونهم وسلكم حديه وسعله نهام حع مانده وحعر قلد تهده، وهود، ocerty secretary benefited reference "חבשבלבים בחבואי, "חברנולונוס חבבלדים ). חבראונ הבכנים ורשלהיחש הכאחלה מנים בלחה خددی دودی ددهه خدوب "حداد دی در در المدكم. وصلى أضحب لممحل حوامه الملهم ولممحل בכח סביבא. הישלש לאוא האכליש. הלה נהכה אנה دے حدی، ولی داور اورد عدم ایمسماید. ودلد الله حديم موسع الحداثات العبه المحدد الماد لم لخدلم حدثه، حداشهم حرم احدامهم، وخدر حدب אשונה כבן ואכא אכנו נביא. כלל ואמובים כלבחהן אפונהא הבליא אסיבם סיבאי באברא באנם עוביביאי מוש ביד כבן ספים אולא מחחף האינשהאל. בישח ביד האולסוחי אדחת. בעד כנרכבא אולכלך האולעד בע עבחב. האש מובנא מחף אף אולושף. מהכנאש ניו כל בושא היף אלא אברש מחף וצונחף בבנהא. אלא אובוא Erron Horr Marian Horse La Lailaga: سحده مع مراكم والمعدد الحدم حدد): محمل في المحمد المعتبد المعام حملها:

<sup>&</sup>quot; Kon name in L. " Kuläk (also mit Sejame) in L. " mal m L. " conlakon m L. " Soll heisen contilland so auch nehtig m L. " Pohlt in L. " Larion in L. " and im L. " nonracion alla in L.

محلاصة الما تهوم فلد حممه لقلد بحمود وو אונימחף מחף. אין ובל לחמובא מולבאי מכנא אף المتابعه عندب لمعدد تسف احدوله: الالاسم المالية حے نادمہ کا کا معالی مصلح حدلمے کا مناب کے אוף כל בכלא. ואי מכנא מבנה אוננה אובבין أ.صلاتمصملاء لاكتاءم لاللقاء للعملقطه ستع بهتهم لمصحل مسمخمل وماسم. حد نبوعي شهه لخمصه נלוין, בחבתאו החבוא לחב בדה באנחוא נמלחוינה: المتمايع برايد و عدم مورم وجرده ومهروه ومحدوم המלש: בד אצ מוש אלילים: המה יחבר אשי בל בבא. حله وس قد حسمه، بخده عدي ويعدد المدير האכלי. הוכנהאב הונהיא. לשהכא ובבנה הובנלבם متعليم ملقد مرون عد عرفة المعمود حدهم وصوره حددته لحله صلع بهذ عموم مغسلومي معددسسه الما المعام المالا الماسمعية لىسمة بمل. دوسه حدفدها سيدي سيدي بالمنهدي منةلكم المناع. المنحب لمعدل حدمه الملهم. ودللسديم المعدلسان دوب ود در دور دور دور אין הלבכבים האין הלבשישהלא האין הלובים בוולא הסיבה / ماسع لاريعام حدد مرعاء بدرها بدريء وساما حدد المسمة م ذع : أنع مرام درا المم ودرا م

steht noch in L. i.... 4 Kradisch (also ohne Sejäme) in L. omning in L. omning in L. omning in L. omning in L.

endy in these tall they made. Here עבולא בללוח המשעא נוסכא. המלל הכוחוא ואוא weak reply pera LL wounty teinely record. لحزدده ووزالم عسد سلك وكالسك وبعده لعذدي. للمسمدي والم معلم فيدور حليد وللخعومه הכנים. עלכ באוני נהבחן נוביא האנסיאול. הנה Kimalo Klk . (amone edich Klis Kleaso ولعرفيق محقله وعديهم بخعومهم محله داسهم مد المناوي مرام المرام المرا دليلي ومعه فليلي وكانك وحيلوه ودونلي אמולכה האכבה אוא האכל נבשא. האמולכה כבשנהה המחחה دمافعم الع مادكم واحلم وعدام بد ولاحلم ولمنكم غذيب حمدة بشاملا وحلاهم حص حسه عدمة न्द्रकेटीया टक मिल्रा. एंटीय टब्टकर टरंप्ये व्हर्मि. הלחב באב ככללו נבשא האוכני עיום אנהן האחבר אנה אין דעבונב האין ווב האין ובג האין ינבעוב. سلم سن مادحم تدلم سهه دودم احسه احلم האולעילבול לכבל לא הכלה של שלה מחח אף מוחן בעראי احمة سلع ندوملي: حل ممادحم نعم سلم احسار دهردد اسهم مل قردم. سعم درم مددسم. ובבחלא וכנאבלהא אוניא בן וחחלא האעינא בנלא الاعاملا بلات بحم الاساعم الالمماماء الانسلام معدد مالع لحادم، علم ديه لاعم الحالم الحرام הכביש. אכלו וכבחבא המביא נחחא כלומא נבצח מוא ניין ביטרא היא מטא מיט אוביא וככף שוה אים אום

حدثه حديدناهم وحدب ولصور لصلع نتعم دو ادم مايد. HE LAUTIN Anc chimn ciel nice nelmn Lx سلمالاء سطيك بهانه با مانك رمسلك wi at moista achielen mon menn. almi rein בכבלא מוטא ניות: אלא בדלבבא בקפיבא: דן רדא mi المنطب مرابعلم اخداد المنابع ما ما ما المنابع ما المنابع ا محدد اص حنب لحكانه مذبهه الملهم. محلها له حماستم المالم لهم مهدد علهم خدد عام my per pay per the are iner. per min min mi הבליש בחבץ הבהונגץ בלבה לבנאבא. החו מהא בנא العدع الحمه احدمي فعلله لله المالي الما فحمه لله لمعدم. كالم وديم وغدلم حروبه مدم غديم. كم وصاموس ودوم ولحب لف. ده، بهذ ودين ولف، لم وعدسه لحعمله ولحديد ويمه صوله به منافين مليمه ويم exx reclained min rhanely niche roman. MIX ملكم من ود مدلك حصة لا من الملكم المسلكم المسلكم المسلكم Kuto Kalulo Klyy basses Kaufus Kaseus הכלפיבא בל לו במלא. ואפונא בבנה לבונא בהכחלא المعليم الاحديد المصعر حدله معادين منسلم. المسكم محمدهم اختواله المعدلم المنه مل محمد العلامة منافل مقدم ندب المحلك ولا محمد ودهودي بيلكم دراه فدورة دع دور در المعامل المعامل المعاملة المعاملة العفاء المعلا . المعاملة المحامد المام المكرم الأمام רחבו האכנו ככון. היחשא אולה הקבשא נצבא נצבא Kalus Kim Klyy Kibik Komi Kli Kralo Li Kieda adal pardi Klacali Kai Klacki

حمنان ودين مع لاكم مود دمة سدي دسيد موم دوسير. בלל וכבן לוצא ושבלא ניסו חבלמוא מלילא מה אפ سه مدمر دوسه، دهدنسه سلب نهدته سلمه ددهفسده. حممه عمام بالمسالا بدرورة بحعن بناعمها بدعفة بدء הכלשות נוחף לצוא הנבים לא האכלה. האיש לב נהוא יתיות אים אים אושבולא היכם אבם לבים באין מכשא ווחב אנה בבלבלים. נהוא ומשלפבשא בבבא. נה עות אם אשב שא נשוח אלא . היחו אים נחתן للمنع براس برمسك مدفقه مدسالا ب بدنا معدده لسمر . وبالم ودرود الما لدم ومنهم KS Kiet TT Kgon KTOK Kgrowted : Kiko KT المعماد المداع صلع مندوسه انسع المسكم הכליבניא וחוא גיושא שנישא שרש בוטיא נכר אובאי שמחא של מודא. אוא בישבעי של ודחף אנון. محصةسيم ولد مرام مؤسم ولي ملط مهم محنوم محدد مصلع دخ دشهم حندی دی اعظمی ملی نعدی ديزلوي. حدودهم شديدي وميلم: ووديم ددور عقلب دع مترسم وفاهم حددهم ، ودع شدكم ودواكم خلاص . محددده و بعدمانه دنه ماضعي لصم دمهن مه ددودته لمما زمسه המושא בנחוא. הפושש על בש בנשא היבא. המוש سلم، مساوره ودي معدم حل مالقيم وقهرم حصے کو سلے ماود دول مدید درک انعمام دوسے בלשיום. כד אב וחלוש בין בלאא העביבהולא מון אלא خملع حه ددهاهایدم در دهاهای مدر داسته تسحم فهدم حملم وحصم وعددهم مدم

حدوب الملسم: حدوم ماس ، اخسم لے لحفعم حولا دسله لم مقدمهم وهزوله وللع شقط لحمدله صةحله حلصه وحد وله وحل وحدة وحفاه والمسام הנוא האנחא. אום מח כנות הנובכחם הבינא בכלניב. השרא ברוא בושה לישה הא דושה ביו אושא בוששע ولي شعمير نعط مع موم مونمني ووني لمصدل خقور خماسة برامي وحد بعد بعدد مامد بالمام האמנים בל נפגא. סוים הימלכא וכא. אפא לא حماقسوسم تعم لمصحلهم حدم صور مازهده הבושאים הוא בשמשבנהםא בלון אפינחף תבהא אין דאבל וחשא. בלב אפימחף תבוא ונבבף לשבין ددنه. ودو شدله صعب ودوس مندودوس وعداله. الاعضام المدام المن المالا المدالا المعلى المام المعن الما دلم نفهم حصعهم الملك ويتلف العصم فمحدثها ולבתלי לחשומבולו וליבה לובבי לחשום לחדבו וליתנים مهتلمصه بحب وسعم حملحه منجم لعجم בכלא. בכלל וכל וכבא לצבמה וכלא בחובנהלא נוא. אורץ حقمه حلى حمله فيمامي المهد خلف لحم חביד וחוא בשת בליחף משת כושא האכלי ובחלף مناهة المعرب منسعة مناجهم ما مرسله ودينهم محمونهم احملا حمدمه ، له حد سام ادام المحبية المساعة المالم علم المحلم والملح محل عناهم الله الحمد المعنام الماس المعنا المام المام my Tari wieres Kimu Kigk ork Tingko نعم مقدم الماتم معتدم المتالم المنفع المعدب dect. etwo piech recedent dus " mus.

## 95. Homilie.

دیمونی دهنی و الدیم در و المیم دهنی در و المیم دهنی ده و المیم در و المیم در و المیم در المیم المیم المیم المیم در المی

מחף ויש מנות מא וכח בבבוא אמש מחף שלפש מחף. לא גיל כלשיבל מוף בכא מוף פצא פרלא: השתכל למו נבשא הפלב הבשא משא הרקבעא שא מחףא لله وحليم. وولحر محلم مله وحر حمله المودود נהי ונספנא בלנהיא אף להביףוא יהיב בי יונהי لحميد اجلد معدم المعدد على المرسمة المعدد على المرسمة وحجدها ودوم عالى: والله حل نديم وحل بماحكم والم دع کالسک کاله کال دورون نید و منک لسور لفلہ בבלא. דאף מוני בבמ נצבעי ו הכובני מחוא האכלו. الله نغده لحزنم. لحديم دورة مدم. حد ونام دوره ولل حلب معدد وبالسلام ووللم العلمالية المعلم الم بمدد لله غدسه لدديم. بمايم بميدة مفه بعددة ملم. وبمريطه لمر حدد. طه نغده لددنه. وحيلاههم هه مودحه دخنه مهم لكعم دح ددغدسه، مهم يه בלבבתא הכבבלמא למאל עבהמא מהישא: החף בהכנא لمنعد حصري. دليل دهن وذلك بمناهم مضعة ولعددلم. מח כבבו חשוא הרבות החוד הם מוף הבבלחוש אווישלים מבבול מוחא חבמודא עליל עבעל מחףא. معلمة ضميع ممخدة منددة لملم فيدمع دنيمم مسلح در المسلم المحمدة المسلك در المالة عن سلمه הלשמאאים אלשא בחינ ובשולא הבאלהא הבאלהם قدمه لحدكم وطلهدهم أوه بعمضه وبمفله وبالمدز لها. MAN AND FINALLY KONSTA FINALLY MAK المحدة لكقس وحلاسه نفوح عقده حمواله

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Am Rande hinzugefugt.

محاصد المنسة ولل والملهم منه وحم وديم مولم اد حل دلمه المالم. دهام قلم دويه مهم لدحكم وغدد سهكم له دو دوندد. ورود وليه كالم كالسكم יאושואל. הנה בב אנחא ובבכבא בכלבנוא הכלעובב. مله محمده عمد عبه فهديم ميدم ، مله دلم خفته حمامة بالمعاددة على ملا ملا مراسم مة قلد عدي. تمالع مام ودوع مام ، مالم ولم ولم والم הבצבא הביבהא אלבהא מה וכא. ובאונה אנים عمام من ماد مرادم دراما درامه ما در مرده مرد مردم ومرد حدوده و وسعم مانوه و بالم و و و الم الم الم الم الم الله: اد سه دع دلسه بالسهر السلع ودهمان Koris Kla Jam dusher Kl Kasis Kasa : Kalik مرام mas مصام بسموس برسامه کوی بدیارمه دینه מחר באובא אתם נחתן החכולא. ככלל הבאובי אנחא سمل مرام مدوده ولمانه بطنعدم وطل وقسود بالسام معتدع عالم المر المورداء واله بالسام אرم ، حلل وله عدوم عدوم المعلى موسم . سلع وم حد نوحمل ودرن مرن عمددی وخدد فند ل אנחא. אם וביחו חנשנה נה חוביבהחתי לביא דבבה حللة وصوره بملس و مدام ومله وخلام وحذور مله בבלבחף מחף כב מחף ולובשלא בשוחא ובשא. חמי דולה וצבות חומי הולה ובלחף הנשלחה לח הובלף בלל הלא שבת בבא בלהא הואכני. וכלל כנוא אכני לן ועבה سه ددور اخدولي الدنيه الحدلما المرام ماددم

<sup>1 📥</sup> am Rande hinzugefügt

את להוני הכשבת הכובלוא: המנחה הכברנא. خللة ب مصحیمه محنده المود الحداث خدمه אשממיני איש דאב נלחדא מעובא מאלבא מח בבה: المحاكمة الالكم ملاء ولل المكالا وموساء وبمحمل سد لم عدم وبمرية ديم بالمحضر شارم وحد معلد نده العدم مودورتهم مندلا وحدو دو فذه لصهري سدم لمله لم عدمه. مملم حلل لم سلمه ريد جمد :سطمعن رمليد بديد رمليد، parens: 1x masso Linders Lice vinder xu בכבלבלוא האיש יחבלא הנמיחנא הבבבבלא. הנמיחנ المحشده م وجه سه خدود الاحدام على الله الم حد عديه مله بهلهم دع به بهناء ملك: ود دددلل حدصه حر زعد لمه احدمه الم مهم حده الم مسونة حددوله محمله عهد منه دله عماددل حدمه عن لحه خدد ما المحس ما المام على المام الم حة حمد داخيله لمفعم الحدمامه و دلا ديمه معه له غلم دع در انعدددم مله مم مد انعمم مه אבחיבה מחר אושף ממנימואי משפרא אנחא חשח השומשאל אושראי שום הישחד לשקורו אבל גלם ولدى لموري له صور . مه وديمالة له ويموشور . באנה לב על בגיא מיף. האכלים ובבא מח הלבא לבחף החנים לא יבים אחדינה אין דיבים ביחנוי ولم يملم لنسله. لصلب قيله قلم فعم ممت ممامه מיף וכא האלשוא. כך فلحد לחל בבוא היחי המהא

am Rande hinzugefügt.

وبموجد لمحمله ومنه وله بجلم لنسمه. حدم ملي ده، والم حوصل لعصم مرام لحفويم: مولم ممود مارم وحلم حدد عدد حديد الله منظم المناعم التدييم لحليه لصور دے دوں لنسمی مارسلم، مردز بد بادمان قادمان רמה אביל אלי י/טול למש שעול /טו בי בתב בתן טולי בש בלום בל הכא אונוא. בניש בלל ושחל לא אسه بارمام. فيع هم لخعمه لحمده الملهم. مهمد محدد ويمريم لعر وحد لنسلمه، مهملس مه دمه دح حندورسد عبه وعالم حدم والمس عالمه بهذ حر حاله المنافرة معتمرهم معاصمه المعرفة المعربة רש שומיאו האובא השנא ואברא האומים בין حدد): مرامه لی مادهد میده دخون مدنی مدنی معلد له حرج من ورحد. مم نالم دورهم مد حداندم و مدارم محلف ملكم الحكم كالله والمهدي محتم وحدم وحدم عمانكم كاصد لصب، الصن دهب ولكم نيمة لا ، واذكم شأه المحن حدثلا لحب لمام وحداده لمام وحديم مام אתלחנות לח כל מו דובבד כל יחבלא דשבבאי. כמונ اعلد لم حقوم: ومحدلم عمد دنيعم مر احله لمة نسم، مود لم خدموس حل حقدمهم. دمعملم لسم عملدم تسلم محتدلم ودمارمهم حلل احمدة هه احلك والعذار حديداك حديثهم האנשגאול בכליב אוד ולספר לא אוד נולא בברא חנהיא לפחריוא נכברוובוא אונים אף נחת כם כישני כלשטי

<sup>ੀ</sup> ਲੇਖਲਾ am Rande huizugetagt – ੇ Zuerst stand ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਖ, dann corrigirt in ਪ੍ਰੀਸ਼ਖ ਾ ਪ੍ਰਸੰਧ am Rande huizugetagt

### 115. Homilie.

באבנוא וכצא חנבשה בשו: בל בנוכחוא וכצאא העכבתבים: הכיחהב כח בל אחליוא המובד החיה בל - مصمك بدلعة بدلهم لكالم والمصلع حله مصيح سعدة الاسافالاء الاعتقا الافاماء الأفاماء حر حملوقته. هم نهوله لهم قلمله حقلهم مترسله הובחלא אכברא האצ לנחבוא החנה ועסבכה השאחל נחחא לח בנוקעואי. בכן מוא אנחנא המובד בכן שאחל בד حرفاته . باسدی ماورد درساس وزورخ درساس مه سوسل لهم علاما دمة دورة لمحديد حل عقد لمادع دونها خداد دلمد المعدد دردنهم دعونه وحد عمال لحديثها مدحم لمحج. مدمية مرحدمه وعدمل حديثها ילפבש. בחוש מוכבל אחלקוא מחחא דחנד מוניש: אובנא وله مر مدلومه العمده المد مدمد سام ومدل طورد ليله لحمفيه حرم عهدا. حد سحده وهوم لحذ حدم حد ماتحم. حدوم حضرد صوم المراسم وبالمفهم. Dee chough menty tester to crity. How work The

שאחל הפשמ בנפא ופישחוי הנפת כש בכבולא המת دح دوسم، ومديم لخلعم دو بخودد له: وبمله حميم משל מחא למה. במושא ובנא המבל החיה באחלינא מושא הכנחלא וכני ולבבחנילא נחרא הכלא חובד במבא. הוכלא שלח הבים: לשוף הבצויא כל אחליוא הכיטוםא المفيرد اسحم لعر العجد حذبه مله احدورهد وبهله אונה لهود صوحه المضادها والمناهدة حلل استادها اخده محمة المرابع العداد خليوند. حيم لد ولخده لم ليم מחוא בכבת. במונ דבעב ביולא עיבצע אחליוא בת מוף דעם כלו נדמלנו. ארניות היחוא אשבמל הכשובה דמליא סלים. מללמנוא אמני מומניוא החף אשובת אחלים הוחחוא חלה אחלים אבבעה. מונים גיו בכם אריון אבלבע מוףא. הנא מהף אבבעה ליון אריון אריון אריון אריון אבלבע אין אריון אריון אריון אריון אריון אריון אריון הכלשא בשל המחדא כלא היאושה. הכה לבל עהיחוב אהוועא الخدمة المعالم دوري دوري المرام المعدمة لد مانا حر بعد دووري ويمولين دونددلي دوسوداره Merol anathrough Maron, wie his two caren און הרוח הבשנה און החף הבעללא הבאהלא ברליבן נבים פוחברה פהם אנחא בשבעוא ההנפחלא. בשא מוי ניהן זוב כש נפצח וצבשה לבנים ומה לובים حقدلم وحمةلها: مؤمة دع هذ ولملك دع مدلم. ואי מובלא מחא אבי לובתל זיע אממו אוביו העלו מחא. אף כלוא פיינה לופצי. אף מהיא כיחובא: וכלי المماليم ومع حلمه، حب شلمه والمحدث محم مهم. مهده معدن مدن مدر مدر مدر مدر مدر مدر مدر مدرد العلم، حدوم مالم به حساب ماحم حل لعلم

דמיף א בארון ובבלא. הכלבחוא אכל: אה כלא באים וופצי וכוד מויא וארה ווף כלם אחריהא כל عمد معر حله ور بالم دع شده ومدملع هده الله مر فديم مرهم لععم محدد منه للله وحرم وحرم المرابع حمادے محدد: حدیدے مالم دردیم مادر مالسم مالم מושלו ילו לשבוא מניאו האושה מחא שבוא אחם ביושה השלבה השלב ליוש שבתו הנתעה בין מהיא. כלל וכמוף וכוא בוכול בלובא מחףא. חלא خلد درم من مللهم علي ، ودلل ودع مرمة عدد אוב נבבחלא. מהוא הן בנא מחוא העולחוב כל ונמינא: حباله محدده مع عصة صوبه حل درازم ودو ساسه لده زميكم وخدد وصدد لهمه صله وبملفضه بمدد. خدمل وفيمار. حدده لعر وهمافندمه له مهودمه. انعها العادميم محصومهم سول لد. وحلسهم محدث ماها: المهوند بعيد لنسم حللة وحديم فتحمد حللة وسلمة سعد دے خدملم: واللہ دے عدادمم المعنفة موذمه ددنه حماد مرانكم وسالم محمد لحما: ودر داه وحما modere madine express. Nect Lod Lexes addeed لنسف حلل العاجة حدايم مريام. اسلك خدلية فمالم معیش دے خدملم. له دے هالم افذع لله دے علائم لان سے المامسل ، مصاملاء من حے الالا الائع ممالاء مهنعی اختلامی ماسمههای احد کالسی، ماله در عددهم دولم مملكويه دع دمهم لسلمم. ملم

مَمُ إِ الْعِينُ Am Rande steht المُعَنِينُ Am Rande steht عَمْدِ الْعِينُ أَنْ الْعَلَامُ عَلَى الْعَالِمُ الْعَلَامُ الْعَلِيمُ الْعَلَامُ الْعِلْمُ الْعَلَامُ الْعِلْمُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعِلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعِلَامُ الْعَلَامُ الْعَلْمُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعِلَامُ الْعِلَامُ الْعِلِمُ الْعِلَامُ الْعَلِمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ

حلسه حبحه کم دسل کمونی، موسلی له حلا ستی ولال فلد شمكا كمود حصر وحديه شمكا وكانكم وسنك لعهد المراهم المراجع والما الما المام الم מי ועד וממחא יושח א דויםא. בשנ ברפותחף וכבן אוֹבא וּכֹבאא. נשא ויש משא כנוא בצא לחבוא וחני لحكمون شيحيله لعر وخلله وبمرافخومه لمد. صابع الم فلمريح طعلم حدوثه وعم ودوده مماله وديدهم נח הן נשמחה חלא נחל מהדינה אל ארב לחבוא בחנחם. حة مدفعه له. وحرب هذ وحدشدم عالم كالكم للمله دمه الله معلى من المعدم دماد ودام مدل ده خلك لهم من وبخلل بخلل والم مهم خددللم وحنوم. ملكم مدلهم وصدره الممار فدوله بد وحنوم ومدفل صه: مصه ولي حضيحي حطل وله حل وحددلل محسيحيه صه. בל דים דכלאים הולא בחקים בלחובים י מוא אף בלעלא אישוחות וחיבנות היש לבחש בכבחים הבשולא הבשולא כמי لفعه، صوله ضمرته مخلله، مهلسه منسسة قمالمه منه زحم دور دور دور دور دور دور المرام الم بريسومهم بهمسوب لعينه حلا سحمهما المراهمان בה לחם החבשא בשב מחשא אברו. עה עה בכלם הם מחובכא ליבשקא באקישובים ואי ביש ביבשאא אי בבשייםא المسحده الماء حدم عدمة عملا الماء ولم المعرف للمساع احسان وعدسلم المستحر داعم حد ده دد در المخلم لحفلهم الانكام قوعم و والم وحدل مالسم حد درايم وحدام المر المعلم كانه الما دهام دهام المال المالم المالم בחלחם מים בכחיבוא אכני מחא. בכחיבוון בללחוא

אף בכיכלליון. عدية בכרין אכני נבשא. המוברן הכלל. וכחוץ נחוב ובנכא וחובש. הוא לשבחלא ונבוחלא אשאטיי שבר וביישא אי בביישא ישובניששי ישובניששי مهمه الله وحدده في الله وخداله האלמכבה לב. הבחהא כלב. המביבהלא בול וחנא هددها وحد شدح حددلا وبها محشد حديه وحددلا مه للم منزمل محمدمه مها منزحة لين لخمصدها، محدود لله لحلهم وبحدوهم. محله محدة נבשא. ולא בקו מנות מש שחפוא ונעת נובשא. חבר מלל कारमार्थक त्या द्रापिष्ट्र प्रतिकार अध्यक व्यव रा صلب محصمه الفعال من احد مدارعه حددهم وحدسه ما تاسك. لم شدمه دف سامة والما واحده ما مخدنام حر لمهن بلدمه بنه بدائم دنديم يد نميم موسع دے لکعم المسوم داند وادده الد دار دار الشدح لحمة وتحلل: دولم الهود مافوة. مانم لع مافداله בובשלחלא וכל כוע ועל. בנו חוא ואכנו. אף ניו בל בוצ ועל. כנוש הלא מה נבשא כנעוו מחא בש העות נחתם של אוא בעותה אלא אפ בעתה אלען האמשלביף בדינ"א: לא מעדים בש וצוחלא. בנא וש To Kimon Kouti Kie Koutin Koutin work בדוב דעלי לשל הכשור הכברי כש דעוחלא. אם שהמול שחב שבוצא אוכל בלל ולשם אוד וונים אל אול שונים אלא الدوة الحد الله سلم. احساله الله المعدل pecif nime of superply intropy, neteries if. دلل دمع سمام دحر من وسعده مع سلمه مهدد: الله محكم اقلم حدة سمعدم علم لسلمه مه

בבלהא. אה בקבתאי הצלחהא בלבליצי הלו. השניאשל כא וכמוף בחפלא בלילא ואלמא ואו. חמי מהיא ואכל ברבעלחלא אכל: מנח דין ברבעלא דואל חלא כצלו. دلل الم الحلم لخدمهم المرامة المامة المالك المرامة برهامه وحسالك وحدد جمالك دريم المالم دريم دخلسلعم، وحيل البيخم السمر : حضمم عد حادمادر . مفاص لصمي. محديم من خمصهمامه، حديم لع بمفامد לבניא ובלשתף בהוצוחת בלב. בנא וין אולישותף قه الله المرابع عل لدسم معم لعر المهاملم אפבל: הכשמה הכליא אפלא. כנוא דין אולה בומא residenty. The suffer resty suffer richary. The דאכלו מוףא פגרתם להנכנהא בבלאא. המוא במא דבב מחף. משבח אשאח בכנח בלבהן. חמים דנחנא בנמא בכבבל שביל פולא בצבח הכליא: מיף הכון ח בלל فه المناع المحل المعلم الله فيذ لهذك المدام المحللات المحلكة לבכלא או דאבל נבשא. נהדי לבכלא אפוחב מדם כלבח حدد بدته ليلمله منه. دود لع سه حدده ددنه مخصة سادي الهود والم حد الأنصاء فدماكم وممودد العدة מחף בבינחמו ובכניא בנחלא וווימחמיו. בכללא מודא ובכיא المانع بعب نام. كم المحددة ودخلا الله سله. كاس ص اخدة لمله و حدم الله نبدع عنه له خملهم الله אי מוֹף וּحنائية لحند سكاتك حة لك كالمحدلة. كالمذلك الم אוכליש. דאוש בנות וכא דלב שבע שני בלחחי בנחלא הודים המונ למה: בלל הכעל למחף כל שעם חהכשא בכלמא המהא אולים בינה בבנה שווא בינה בינוא בינה בינוא Themps Way reproses mo read con and con

בלעד בכנחף בכא הבנב אש האבכי אה ככיש אנא בברת בברת אוא הכולה האכנה האנה מכנא נאי قدم تعملهم له دنيم. دم ولفد دم ولايم. האת מוף ולאת כנותם הבא נמוף ושב בוחבא. בשהול ואשים כש שבשוח : אייא שן למצטו فعلى تعمله مالم محتق محملة مدامة والعقادة بالمانة بالم הש אונש החוף בשלוא בעם בשלא נאנחא. חחים האש ادر حدم محمدتم خدم منصد دع عدده دابه. مددد لمل حدثه عدم مصمة و مفلله حر مدلد سام العمددوم، وحل مدمعه المتعمل المعمل העדומנת בש בברחמא ועל של אובע ובעא ובה הסבבשא אסוב מהובלא המהרשאו הכבבתה הכנישא אמרא. הנהר נבריא אפירהב מהק בלח בבלא הבהיא المناه ودونه ، وحروب ماونعلم . سلم مدم قلم הוהיםא. בכא השורש בצבח הכניא. בבהנא הכלפאנ LLI duri Kohen nima Koheli Kizil fulkin Kunly حداش جع الامه الله الله الله عدم الله الله عدم الله درسلم. مفسدم حله سن مامنعلم سادهم وحددهم. האנא בנג בכהעלא הפהעאי.

#### Nachtrag.

Wir haben bereits oben im zweiten Capitel (p. 92 ff.) die Nachricht über einige slavische und orientalische Völker, die im 6. Jahrhundert noch Heiden waren, näher besprochen: da jedoch dieser Bericht unseres Autors von geschichtlichem Interesse sein durfte, so sei hier noch nachträglich die ganze Stelle in wortlicher Vebersetzung mitgetheilt: sie lautet: Es gibt namlich Völker, die 224

das Evangelinm Emmanuels bis jetzt noch nicht empfangen haben, besonders die Sabiren, welche im östlichen und nördlichen Winkel der Welt wohnen und andere, welche Anten heissen; denn auch diese wollten die schlechten Sitten, die sie durch eine schlimme Ueberlieferung von ihren Vatern übernommen hatten, bis zur Stunde nicht aufgeben; andere, welche Blemmyer genannt werden, dann andere, welche Psyllen heissen, welche in Beschwörungen der Schlangen, Vipern und Skorpione geübt sind, sowie noch andere Völker, die jenseits des Landes der Inder und Acthiopier leben, ferner andere, die an den Euden der Erde und auf den Inseln der Meere wohnen, deren Namen aufznzählen mir zu weitläufig ist; alle diese Völker haben es bis heute noch nicht auf sich genommen, dass sie dem Herrn die Ehre geben. Schliesslich geben wir noch die Uebersetzung des oben (p. 203) mitgetheilten, das Leben des Severus Antiochenus behandeliden Stückes: "Der heil, Mar Severus, Patriarch von Antiochien, war seiner Abstammung nach ein Pisidier, seine Vaterstadt hiess Sozopolis, seine Vorfahren gehörten zu jenen Grossen in derselben: schon vor der Zeit waren viele Profetien über ihn ausgegangen, dergestalt, dass einer Namens Mena (Myvåz) weissagte, dieser (Severns) werde sich wie eine Wolke über die ganze Welt erheben und mit den Ergussen semer Lehren Jedermann tränken; ein anderer Berühmter wieder sah ihn im Traume, wie er eine Kelle hielt, den mit Schlamm und ablem Gerach erfüllten Quell säubernd, an der Spitze der Priester wurde er ausgezeichnet sein. Dies und noch mehr als dies gieng in Erfallung und verwirklichte sich, als er den Thron und Rang des Patriarchats in der antiochenischen Kirche erhielt Seine Ordination fand am 5. November 820 statt, nach sechs Jahren wurde er von seinem Suze vertrieben, er verschied aber und wurde begraben zu Alexandrien, nachdem er 23 Jahre in der Verbannung gelebt hatte, und zwar am Sabbat, am 8. Schebat 849. Der Name Severus wird gedeutet: .der das schmitzige Heidenthum verdrangte, die Wahrheit liebtet, sein Gebet, sammt dem seiner Genossen sei mit uns unmerdar. Amen.

# Bemerkungen zu H. Oldenbergs Religion des Veda.

v...

#### L. v. Schroeder.

(Schluss.)

Von dem, was Oldenberg über Agni sagt, muss ich vor Allem einen wichtigen Punkt beanstanden. Die oft erwähnte Geburt des Agni aus den Wassern will Oldenberg nicht oder doch nur ganz nebenbei auf den Blitz bezogen wissen. Er meint, die in der mythologischen Forschung lange Zeit herrschende Vorliebe für das Gewitter habe dazu geführt, dass man in dieser Form des Agni ausschliesslich oder doch vorzugsweise den Blitz zu sehen pflegt; für das vedische Zeitalter gewiss mit Unrecht'. Die Feuernatur des Blitzes und die Blitzverwandtschaft des Feners werde von den vedischen Diehtern allerdings bisweilen berührt, das sei aber "nur sozusagen eine gelegentliche Randverzierung' (p. 111). Agni werde mit dem Blitz verglichen, also von ihm unterschieden. Die unstete Natur des Blitzes sei seiner Entwicklung zu einer Gottheit nicht günstig. So müsse man den in den Wassern wohnenden, aus den Wassern geboren werdenden Agni wo anders suchen (p. 112). Um ihn zu finden, geht Oldenberg von der häufigen Verbindung "Wasser und Pflanzen" aus und kommt darauf heraus, dass Agni darum in den Wassern wohnend gedacht werde, weil die Wasser gewissermassen die Pflanzen sind, resp. diese erst zu dem machen, was sie sind. Die Pflanzen sind ja die erstgeborene Essenz der Wasser', "Wasser ist ihr Wesen". Es heisst: Der Sprössling der Wasser ist in die fruchttragenden Pflanzen eingegangen; ', in den Wassern, Agni, ist dein Sitz, in den Kräutern

steigst du empor' etc. Im Wasser überhanpt werde Agni wohnend gedacht. — auch im Wasser der Wolke, "aber nicht sofern diese blitzt, sondern sofern sie die Erde befruchtet" (p. 116). Das Phänomen des Blitzes habe diesen Gedanken über den Zusammenhang von Wasser und Feuer allenfalls ein verstärktes Gewicht gegeben, in erster Linie aber hätten die vedischen Dichter das irdische Wasser im Auge etc. (p. 114, 116)

leh glaube, dass Oldenberg hier die Hauptsache zur Nebensache, die Nebensache aber zur Hauptsache gemacht hat. Gewiss haben die vedischen Denker bei ihren Agni-Speculationen auch die von ihm entwickelte Beziehnig von Wasser und Pflanzen im Auge gehabt; aber dass hier der Ausgangspunkt für den im Wasser wohnenden, aus dem Wasser entspringenden, im Wasser lenchtenden Agni liegt, halte ich für eine sehr mwahrscheinliche Annahme. Aus irdischem Wasser springt niemals Fener hervor, in irdischem Wasser sehen wir es niemals lenchten, dies Phänomen beobachtet der Mensch nur bei dem aus dem Wołkenwasser hervorspringenden, in den Wołken anfflammenden Blitze. Wenn von Agni als dem in den Wassern entflammten oder entflammenden geredet wird (Rv 10, 45, 1; Av 13, 1, 50), kann nur an den Blitz gedacht werden. Ebenso wenn es heisst: .Von der (Wolken-)Insel (dhanu), von der Halde herab kommt Agni her (Rv 1, 144, 5); oder "von der "Wolken-)Insel kommst du herab auf abschussiger Bahm (Rv 10, 4, 3). Wenn die vedischen Dichter von der dreifachen Geburt des Agni erzählen: am Himmel, aus dem Holz und aus den Wassern, so kann bei den letzteren in erster Lime nur an die Wolkenwasser gedacht sein, weil 1) nur solche Wassergeburt des Agni wirklich beobachtet wird, und 2) falls die urdischen Wasser speciell, resp. die Wasser im Allgemeinen gemeint waren, sofern sie in den Pflanzen aufsteigen und sie wachsen machen, die Geburt aus dem Holze und die aus den Wassern ganz zusammenfiele, eine und dieselbe ware; sie werden ja mm aber unterschieden und deutheh neben einander gestellt, also ist gewiss an das Phânomen des Blitzes gedacht; man brancht nicht besonderer Freund von Gewittertheorien in der Mythologie zu sein, um das zu sehen und

zu behaupten. Oldenbergs Einwände dagegen sind nicht stichhaltig. Dass Agni, d. h. das vergöttlichte irdische Feuer, von dem Blitz unterschieden wird, ist ganz unzweifelhaft; er wird auch von der Sonne sehr deutlich unterschieden, ja die letztere ist eine ganz selbständige grosse Gottheit; und doch ist, wie Oldenberg ganz richtig annimmt, der himmlische Agni die Sonne; und ebenso - setzen wir hinzu - ist der aus den Wassern geborene Agni der Blitz. Wie die Feuernatur der Sonne, so erkannte man auch - und wahrseheinlich noch früher, wahrscheinlich sehon in der Urzeit - die Feuernatur des Blitzes. Der letztere mit seiner unsteten Natur hatte es gar nicht nöthig, sich zu einer Gottheit zu entwickeln. Man sah ihn aus der Wolke fahren, leuchten, flammen, zünden — man erkannte: auch da ist das Feuer, der Feuergott. Dies ist eine ganz nahe liegende primitive Erkenntniss. Viel später erst werden solche Speculationen Platz gegriffen haben, wie Oldenberg sie au den Anfang der Entwicklung stellt.

Ich glaube auch nicht, dass Oldenberg den Agni Apâm napât richtig erklärt hat als eine Contamination eines ursprüngliehen Wasserdimons mit dem Feuergott (p. 118), obwohl er seine Deutung als wohl nicht zweifelhaft hinstellt (p. 120); bin vielmehr der Meinung, dass dieser Wasserdämon von Anfang an nichts Anderes war als der in den Wassern wohnend gedachte Fenergott. Das "Wasserkind, das ohne Brennholz in den Wassern leuchtet, ist eben Agni und zwar zunächst in seiner Eigenschaft als Blitz. Innerhalb der vedischen Literatur hat man keinerlei Ursache, den Apâm napât als etwas ursprunglich von Agni Verschiedenes anzusehen, uur der Avesta kann darauf führen, wo wir einen im Namen genau entsprechenden Wasserdamon neben dem göttlich verchrten Fener antreffen. Ich glaube aber, dass wir im Avesta hier eine vergleichsweise jungere Stufe der Entwicklung vor uns haben. Der Apam napat der indo-iranischen Zeit war, wie ich meine, nichts Anderes als der in den Wassern wohnend gedachte, aus ihnen entspringende Fenergott, der sich im Blitz offenbarte, der aber anch wieder in das Wasser hinein zu fahren schien, wenn man ein brennendes Holzscheit zischend im Wasser

verlöschen sah. Durch die zurathustrische Reformation wurde diese mythische Gestalt in den Hintergrund gedrängt, in ihrem ursprünglichen Wesen verdunkelt und ihr alter Zusammenhang, ihre Wesensgemeinschaft mit dem Fener vergessen. Mir erscheint diese Auffassung des Sachverhaltes weit wahrscheinlicher als die von Oldesbeng vertretene.

Die Annahme, dass die Beziehung des Fenergottes zum Wasser bereits in den Mythen der indo-iranischen Zeit eine Rolle spielte, scheint mir um so unbedenklicher, als es sich meiner Ansicht nach zeigen lässt, dass dies sogar schon in der Urzeit der Fall war. In meinem Aufsatz Apollon-Agni<sup>(1)</sup> glanbe ich den Nachweis geliefert zu haben, dass Apollon ein alter Fenergott und mit Agni ursprünglich identisch war Diesen Nachweis hat Oldenberg unberücksichtigt gelassen und stellt p 102 die weit jungere Gestalt der griechischrömischen Hestia-Vesta dem Agni als Entsprechung gegenüber, bei welchem Vergleich naturlich nicht viel heranskommen kann. Wenn aber Olderberg glaubt, mit der abfälligen Bemerkung über meine Etymologie des Namens Apollon (p. 33, Anni.) den oben erwähnten Nachweis einfach bei Seite schieben zu können, so irrt er, denn wie ich sehon am Schluss jenes Aufsatzes sagte — derselbe ist nicht auf jene Etymologie gebaut und nicht von derselben abhangig, beruht vielmehr auf der bis ins Detail hinem vorgenommenen vergleichenden Analyse der beiden Gottergestalten.2 Um aber auf den Punkt zu kommen, der ums eben beschattigt, -- der Ursprung des Agni aus dem Wolkenfels, der Wolkemasel im Luftmeere findet seine Entsprechung in der merkwurdigen Geschichte von der Geburt des Apollon auf dem Fels, der Felseninsel Delos, die unch der Sage auf dem Meere umberschwimmt. - mir dass der Vorgang vom Himmel auf die Erde versetzt, aus dem himmlischen Fels, der Wolkeninsel, die kleine Felseninsel Delos, aus dem Luftmeer das irdische Meer

A Zinda trans Spin to N. F. and Think

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In manchen Euroelle ter ertailen dieser Autsatz heute, nach Verlauf von tem 49 Jahren, maturgeness Bereichtigungen, in aller versentlichen Punkten halte et der seiner und die ine nach kanne he.

geworden ist, wie eine entsprechende Entwicklung gerade in griechischen Mythen auch sonst schon nachgewiesen ist. Und wie Agni nach dem Mythus, von den Göttern verfolgt, in Thiergestalt in das Wasser fährt und zu geeigneter Zeit wieder daraus heraus kommt, — so sehen wir Apollon in Delphingestalt in das Wasser fahren und als strahlende Fenererscheinung dasselbe verlassen.2 Aber auch der germanische Mythus tritt hier als wichtiger Zenge hinzu, was ich damals, als ich meinen Apollon-Agni sehrieb, noch nicht bemerkt hatte. Von Loki, dem alten skandinavischen Fenergotte, wird erzahlt, dass er von den Göttern verfolgt sich als Lachs in das Wasser fluchtet. Dieser interessante Mythus, auf den ich hier leider nicht naher eingehen kann, berührt sieh mit dem Agni-Mythus naher darin, dass ja auch Agni vor den Göttern sich fluchtend, um sich zu verbergen, in das Wasser fährt und sich dort versteckt: mit dem Apollon-Mythus aber wiederum darin, dass er solches in Fischgestalt that, als Lachs, wie Apollon als Delphin in das Meer fahrt. - Ja auch an den Ursprung des alten Fenergottes aus der Insel des Luftmeeres scheint sieh ein Anklang im skandinavischen Mythus erhalten zu haben: seine Mutter, von der wir sonst nicht viel wissen, trägt den merkwurdigen Namen Aanfeys, d. h. Lanbinsel, - also auch er ist aus emer Insel geboren!

Ich glaube, dass damit zwei wichtige und interessante Mythen für den urindogermanischen Fenergott nachgewiesen sind, --- Mythen, wie sie durchaus dem primitiven Denken jeuer Zeit angemessen sind, --- der eine Mythus hervorgerufen durch die Erscheinung des Blitzes, den auch der ganzlich unenltwirte Mensch sehon als Fener erkennt, das aus dem Wolkenwasser entspringt: der andere, angewegt durch die überraschende Beobachtung, dass das Fener im Wasser verloscht, verschwindet, scheinbar hineinfahrt, resp sich darin versteckt.

Seinem Wesen nach hat also der Agni Apām napāt sehon in der indogermanischen Urzeit existirt, lebte in der indo-iranischen

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> So von Th Bergk, Die trebuit der Athene, Kleine Philolog, Schriften, Bd. v. p. 653 ff. 649, 658 n. o. Vgl. das Nahere in meinem Apollox Acni, p. 211 ff.

<sup>2</sup> Ct. Apollou-Anii, p. 216 fi

West American Alberta Wigner IV to

Periode — schon mit obigem Namen geprägt — fort und hat sich bei den Indern noch ziemlich urwüchsig erhalten, nicht aber aus irgendwelchen Contaminationen entwickelt.

Auch Indra, der alte Gewittergott oder Gewitterriese (cf. Thôrr), kommt in Oldenbergs Darstellung nach meiner Meinung nicht zu seinem vollen Rechte. Zwar darin stimme ich ganz mit Oldenberg überein, dass die Gestalt dieses Gottes noch ans der indogermanischen Urzeit herstammt (cf. p. 34, 35), dagegen durchaus nicht in der Annahme, dass der ursprüngliche Charakter dieses Gottes als eines Gewittergottes in der vedischen Zeit völlig verdunkelt, den vedischen Dichtern so gut wie gar nicht mehr bewusst war. Was Oldenberg zu dieser Ansicht bringt, ist der Umstand, dass die vedisehen Diehter bei der Schilderung von Indras hauptsäehlichster Grossthat immer von dem Berg oder Felsen reden, den der Gott mit dem Vajra gespalten, aus dem er die Ströme befreit habe. Von Gewitter und Regengüssen, meint Oldenberg, ist nicht die Rede: "Ein Gott kämpft mit einem schlangengestalteten Dämon und öffnet das Innere der Berge: die Wasser der Flüsse strömen daraus hervor dem Meere zu: das ist es, was die vedischen Dichter sagen. Man darf diese einfache Vorstellung nicht durch die Erklärung verwirren, mit den Bergen hatten die Dichter Wolken und mit den Flüssen Regenströme gemeint. Das haben sie nicht; für sie waren die Berge Berge und die Flüsse Flüsse. Hätten sie von Wolken und Regen sprechen wollen, könnte nicht an den zahllosen Stellen die Metapher von den Bergen und Flüssen gleichbleibend wiederkehren, ohne dass irgendwo die Sache beim rechten Namen genannt wäre' (p. 140). "Für die vedischen Dichter handelt es sich bei Indras Sieg nicht um das Gewitter, sondern darum, dass aus der Tiefe des Felsens der mächtige Gott die verschlossenen Quellen hat hervorbrechen lassen, welche als Flüsse den menschlichen Fluren Segen bringen (p. 141). Dass Indra ursprünglich Gewittergott, seine Waffe ursprünglich der Donnerkeil

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Woranthin übrigens Oldenberg, vermuthet, dass in der Urzeit der Gewittergott den alten Himmelsgott Dyaus) au Macht und Bedeutung überragt habe (p. 34), ist mit nicht deutlich Eine Begrundung dieser Ansicht gibt er nicht.

war, bestreitet Oldenberg nicht, aber er meint: 'Für den Rigveda kann höchstens von vereinzelten Resten und Spuren der alten Anschauung die Rede sein, zum Theil gewiss nur scheinbaren Spuren (p. 142). 'Das Nachdenken der späteren Zeit hat übrigens keine Schwierigkeit gefunden, den atmosphärisehen Charakter von Indras Drachenkampf wieder aufzudecken; für die Vedenerklärer, wie für die Diehter (Anm. auch die buddhistischen) ist jetzt Indra der gewitternde und regenspendende Gott. Das ändert aber nichts daran, dass er für die Sänger des Rigveda der Zerspalter irdischer Berge, der Befreier irdischer Flüsse gewesen ist' (p. 142. 143).

Also vor der vedischen Zeit war Indra unzweifelhaft als der Gewittergott gefeiert, ebenso war er den nachvedischen Diehtern und Gelehrten in diesem seinem Wesen vollkommen klar und deutlieh, — nur die vedischen Diehter, die beständig die Grossthat des Gottes besingen, wussten nichts davon, ahnten höchstens noch ganz dunkel, dass dieser Gott zum Gewitter in Beziehung stand! Eine wenig wahrscheinliche Annahme. Wir haben durchaus keinen Grund zu der Behauptung, dass das wahre Wesen von Indras Drachenkampf erst in späterer Zeit durch "Nachdenken" wieder aufgedeckt worden wäre, wie Oldenberg meint. Wäre das überhaupt ein Problem gewesen, so hätte es wohl auch abweichende Meinungen gegeben und wäre dann wohl vor Allem auch die Ansicht, welche nach Oldenberg unter den vedischen Dichtern die so gut wie ausschliesslich herrschende war, von irgendwelchen Gelehrten vertreten worden.

Nun aber war es der nachvedischen Zeit allgemein klar, unzweifelhaft und unbestritten, dass Indra der Gewittergott sei, und wenn nicht ganz zwingende Gründe das Gegentheil direct beweisen, hat man zunächst vorauszusetzen, dass dies auch vorher allgemein bekannt und deutlich war. Solche Gründe aber fehlen. Oldenberg führt selbst eine Anzahl vedischer Stellen au, in denen Indra als Besitzer oder Spender des Regens bezeichnet wird, wo von seinem Donnern (abhishtana) gesprochen und gesagt wird, dass er den Donner taugatu) in Vritras Kinnbacken geschlendert habe. Im Hinblick auf die Klarheit, die über Indras Charakter späterhin herrscht, hat man

kein Recht, hier von 'zufälligen Ausschmückungen' oder 'rein momentanen Einfällen der einzelnen Dichter' zu reden. Dass Indras Waffe der Donnerkeil war, ist den Indern zu allen Zeiten klar gewesen und die gegentheilige Behauptung Oldenbergs (p. 140, Anm.) ist unbewiesen und unbeweisbar. 1 Er selbst übersetzt denn auch Vajra ganz richtig durch Donnerkeil (p. 141). Es zeigt sich auch in diesem Falle, dass PISCHEL und GELDNER Recht haben, wenn sie darauf dringen, die vedische Culturwelt nicht isolirt, sondern stets im Zusammenhang mit der späteren Zeit zu betrachten.2 Wenn aber die vedischen Dichter in der grossen Mehrzahl der Fälle nur vom Fels oder Berge reden, aus dem Indra die Ströme befreit habe, so ist erstlich zu bemerken, dass das meistgebrauchte Wort sindhu keineswegs durchaus nur als Bezeichnung irdischer Flüsse erwiesen ist, und ferner zu fragen, warum die vedischen Dichter, die im Wiederholen gross sind, ein zutreffendes, liebgewordenes und ganz eingebürgertes Bild nicht unzählige Mal wiederholen sollen? Jedermann wusste, um was es sich handelte, auch ohne dass die Diehter den Regen direct als solchen bezeichneten oder die Natur des Vajra durch Beigaben erläuterten, die ihn ausdrücklich als Donnerkeil kennzeichneten. Darin eben unterscheidet sich Indra von Parjanya, dass der Letztere stets direct als der Gewitterer und Regner geschildert wird, während der Vorgang beim Ersteren fast durchweg im Bilde vom Drachenkampt und der Strömebefreiung erscheint.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Dass man sich diese Walle als eine Art Schleuderkeule von Erz vorstellte, spricht naturlich durchaus nicht gegen ausere Ausicht; oder ist Thors Waffe darum nicht der Donnerkeil, weil man sie sich als Hammer denkt?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ich kann es mit in diesem Zusammenhange nicht versagen, eine treffende Abusserung von Di. M Wixternitz am Schliss seines interessanten Artikels Nejamesha, Nangamesha, Nemeso (im Jonen, Rog. As. Soc. January 1895, p. 149—155) anzuführen: "It is perhaps not the least important lesson to be derived from the come idence pointed out by Di. Briman, that we learn how impossible it is to separate Vedic of Brahmana myfiology from the mythological conceptions surviving in Janua — and I may add. Buddhist — literature," — Wenn ich übrigens die erwähnte Tendenz Pischels und Geloners für richtig anerkenne, so bin ich doch weit davon entfernt, die Polenik der genannten Gelehrten gegenüber den hochverchiten Verfassern des Pet Worterbuchs zu billigen.

Wie klar die Naturbedeutung dieses Bildes war, sieht man aber auch daraus, dass Indra als ein auf demselben Gebiete rivalisirender Gott den Parjanya ganz in den Hintergrund drängt und zuletzt verschwinden lässt. Dass das Bild kein Bild sei, lässt sich zwar behaupten, aber nicht beweisen. Natürlieh lässt es sich auch nicht streng beweisen, dass es ein Bild sei, allein da Indra sonst in Indien immer als ein Gewittergott gegolten hat, dürfte das doch höchst wahrscheinlich sein, zumal er dies auch nach Oldenbergs eigener Annahme seit Urzeiten war. Dass an einigen Stellen Indra in der That als Befreier irdischer Flüsse (z. B. der Vipâç und Çutudrî) auftritt, ist nicht zu bezweifeln. Es ist da eben der himmlische Vorgang auf die Erde versetzt worden (wie oben etwas Aehnliches bei Apollon erwähnt wurde). Dass er aber nicht dauernd und ausschliesslich auf irdisehem Gebiete haften blieb, verhinderte gerade der Umstand, dass Indras Wesen sich niemals gleich demjenigen anderer Götter verdunkelte. In welcher Region der vedische Indra sich für gewöhnlich bewegt, geht mit grosser Klarheit aus der engen Verbindung desselben mit den Maruts, den Sturmdämonen, hervor, die ja zur Genüge bekannt ist. Sie, die mit Blitzen versehen, Blitze in der Hand tragend (vidyunmat, vidyuddhasta), heulend und pfeifend dahinfahren, sind seine Begleiter, Genossen. Freunde, werden seine Schaar genannt, er ist der marutvan, marudgana etc. - schon das durfte genügen. 1 Keinesfalls hat Oldenberg ein Recht dazu, denen, welche jene ofterwähnten Berge und Ströme in die Wolkenregion, das Gebiet des Gewittergottes, versetzen, Verwirrung des Thatbestandes vorzuwerfen. Es war dies durchaus die nächstliegende, natürliche Auffassung, die dann auch meines Wissens vor Oldenberg die allgemein herrschende gewesen ist und durch die neue Oldenberg'sche Ansicht schwerlich verdrängt werden wird.

Schwierig zu beurtheilen ist das Wesen des Rudra, welehen die vedischen Dichter den Vater der Marnts nennen. Man hat diesen Gott früher in der Regel einfach als einen Sturmgott erklärt und aus dieser Eigenschaft die verschiedenen Züge seines Wesens abzuleiten

<sup>1</sup> Oldenberg erwähnt dessen nicht.

gesucht, so gut es eben ging. Oldenberg tritt dieser Ansicht entgegen: "Für das Bewusstsein der vedischen Dichter jedenfalls kann er diese Bedeutung nieht gehabt haben' (p. 216). Das dürfte in der Hauptsache wohl zuzugeben sein. Die Schilderungen der vedischen Dichter lassen uns den Sturmgott nicht deutlich erkennen. Wer diesen Gott einfach als eine Personification der Naturerscheinung des Sturmes erklären will, gelit gewiss in der Irre. Seltsame Züge seines Wesens deuten nach ganz anderen Richtungen hin. Dennoch glaube ich, dass auch die Beziehung zu Wind und Sturm ein uralter wichtiger Zug im Wesen des Rudra ist. Heisst doch nicht nur er der Vater der Maruts, werden doch auch sie, die Sturmdämonen, die Rudras' genannt, so dass er als ihnen wesensgleich, gewissermassen nur als das Haupt, der Oberste, der Führer dieser Schaar erscheint, als der Hanpt-Rudra, der Rudra zzz' έξεγήν jene Schaar geringerer Rudras überragend, welch letztere in ihrer Wind- und Sturmnatur wiederum nicht zweifelhaft sind. Aber damit ist man noch weit entfernt, das Wesen dieses Gottes erfasst zu haben.

Der Rigveda enthält nur wenige Hymnen an Rudra. Mit Recht zieht Oldenberg die gesammte vedische Literatur heran, um ein möglichst vollständiges Bild von dem Gotte zu entwerfen. Er ist eine wilde, fürchtbare, schreckenerregende Erscheinung; man scheut und fürchtet sich vor ihm wie vor der Welt der Todten, mit der er im Cult sich vielfach sehr merkwurdig beruhrt. Man sucht ihn abzufinden mit Gaben, ihn fern zu halten, dass er nicht schade. Sein Geschoss ist gefährbringend, gefürchtet. Die Berge sind sein hauptsächlicher Aufenthalt, er ist Bergbewohner, Bergwandler, Bergesherr. Ihn umgeben, ihn begleiten seine Heerschaaren, deren Wesen vielfach dunkel, etwas Gespenstisches. Grauenerregendes an sich hat. Gelegentlich scheinen sich dieselben mit den Schlangen zu berühren. Der Gott sendet Krankheit, aber er heilt sie auch, ja er gilt als der beste der Aerzte. Sehr ausgeprägt ist seine Herrschaft über das Vieh. dem gnädig zu sein er oft angefleht wird: aber auch mit Bäumen and Waldern steht er in Beziehung. Sehr merkwürdig ist, wie er sich oft zu vervielfaltigen scheint, in tansenden von Gestalten in allen Reichen der Natur erscheint und verehrt wird. — Wo liegt bei solcher Mannigfaltigkeit der Ausgangs- und Kernpunkt der ganzen mythologischen Conception? Den Sturm weist Oldenberg zurück, er will eher an die Berge und Wälder denken, er erinnert an die Verwandtschaft der Rudra-Vorstellung mit der Vorstellung schadender Seelen, die sieh hier vielleicht "zu Dimensionen gesteigert hat, welche der Grösse der himmlischen Götter gleichkommen". Die Seelenvorstellung wäre leicht mit dem Berg- und Waldgott zu vermitteln. Einen Verwandten der von Mannhardt meisterhaft behandelten Faune, Silvane, Waldmänner, wilden Leute, Fanggen u. dgl. will Oldenberg in Rudra erkennen; er erinnert an den Mars Silvanus. Ein eigentlich abschliessendes Urtheil über die ganze Erscheinung wagt er nicht zu fällen; das beweisen die Worte: "Elemente verschiedener Herkunft mögen in diesem Kreise von Vorstellungen zusammengerathen sein, welche auseinander zu lösen verwegen wäre."

Diese Bemerkungen enthalten vieles Richtige, wenn ieh auch nicht allem beipflichten kann. Ich hebe den Hinweis auf Mars Silvanus hervor, der, wie auch ich glaube, in der römisehen Welt Rudras nächster Verwandter ist. Für nicht wahrscheinlich halte ich die Vermuthung, dass in Rudras Gestalt Elemente versehiedener Herkunft zusammengerathen sein möchten. Trotz der eigenthümlich mannigfaltigen, scheinbar disparaten Züge im Charakter dieses Gottes, glaube ich, dass sich der Ausgangs- und Kernpunkt seines Wesens mit ziemlicher Bestimmtheit nachweisen lässt. Meine diesbezügliche Ansicht, die ich mir vor bald 10 Jahren gebildet und die mir im Laufe der Zeit immer mehr zur Gewissheit geworden, kann ich hier freilich nicht in vollem Umfang entwickeln; dennoch erscheint es mir geboten, wenigstens die Grundzüge derselben anzudeuten.

Zunäelist ist es nothwendig, die Gestalt des Rudra, der auch in der vedischen Zeit schon Çiva und Çamkara genannt wird, durch Heranziehung dessen, was wir über den nachvedischen Gott Çiva wissen, zu ergänzen. Denn Çiva und Rudra sind eine Person,<sup>1</sup>—

<sup>1</sup> Die Yajurveden zeigen das sehr deutlich

Çiva ist Rudra in der Auffassung einer späteren Zeit, zugleich ergänzt und bereichert durch manche volksmässige Elemente, welche von den Verfassern der vedischen Bücher wohl absichtlich fern gehalten oder doch in den Hintergrund gedrängt wurden. Diese Erganzung ist ebenso nothwendig, wie die der homerischen Götter durch Alles, was wir späterhin über deren Cult und die sie betreffenden volksundssigen Vorstellungen und Bräuche erfahren. Auf das Volksmässige ist dabei das Gewicht zu legen; theologische Theorien wie z. B. die von der Rolle, welche Çiva in der Trimûrti spielt, haben einen viel bedingteren Werth, obwohl sie natürlich nicht unberücksichtigt bleiben dürfen.

Auch Civa ist der Bergbewohner, der Herr der Berge, wild, gefahrlich. Furcht und Schrecken erregend im höchsten Grade, namentheh aber ist wichtig, dass bei ihm die Beziehung zum Todtenreich mit grosser Klarheit hervortritt, die wir auch beim vedischen Rudra in bedeutsamen Zügen erkennen können. Civa, der grausig gedachte und gebildete Gott, ist der Herr der Gespenster (der Bhûtas), er trägt auf den Bildwerken ein Halsband von Schädeln. Damit im Zusammenhang steht sein Blutdurst, die blutigen Opfer, die er — und noch mehr sein weibliches Gegenbild, seine Frau — erhält. Er wird em Esser von Fleisch, Blut und Mark genannt und erscheint auf den Bildwerken im Begriff ein Thier zu tödten, oder ein Menschenopter darbringend, mit einem abgeschnittenen Menschenkopf in der Hand n. dgl. m. Hierher gehört wohl auch seine Beziehung zu den Schlaugen, die als Seelenthiere eine Rolle spielen, - eine Beziehung, die namentlich auf den Bildwerken sehr deutlich hervortritt, den nur schwach vorhandenen betreffenden Zug des vedischen Rudra willkommen ergänzend. Alles dies bringt die späteren Theologen dazu, Civa geradezu zum Gotte der Zerstörung, der Vernichtung alles Lebens zu stempeln; sieht man aber etwas näher zu. so erkennt man bald, dass seine Beziehung zu Fruchtbarkeit und Zeugung ebenso stark hervortritt. Er zeugt und schafft in unerschöpflicher Lebensfulle. In den Grotten von Elephanta hat Civa einen Schadel und ein kleines neugeborenes Kind als Attribute, um seine

Doppelbeziehung zu Tod und Zeugung anzudeuten. Beim orgiastischen ('ivafest im Monat Câitra suchen die indischen Frauen dadurch fruchtbar zu werden, dass sie von den orgiastischen Heiligen Früchte u. dgl. zu erlangen suchen. Besonders deutlich zeigt sieh die Beziehung Çivas zu Fruehtbarkeit und Zeugung im phallischen Dienst. Der Phallus, indisch Linga, ist das Symbol von Çivas zeugender Kraft, und dieser Linga-Cultus des Civa ist noch heute über weite Theile von Indien verbreitet. Vielleicht deutet auch der Stier des Civa die Zeugungskraft an. 2 Zur Fruehtbarkeit in Beziehung steht endlich wohl auch ohne Zweifel der stark hervortretende Orgiasmus im Dienste des Civa. Er selbst ist Gott des rasenden Wahnsinns, der mit blutigem Elephantenfell bekleidet den wilden Tanz Tandava aufführt, hat also eine orgiastische Seite in seinem Wesen. Auch die Bildwerke führen ihn uns in dieser Eigenschaft vor. Er erscheint auf dem Stier im orgiastischen Zuge; wir sehen ihn mit Tigerfell, Schlangen, Schädelkranz, berausehende Getränke trinkend und mit gerötheten Augen auf seinem Stier, like a mad man, wie WARD sieh ansdrückt. Es werden in Indien orgiastische Civafeste mit wüster, ausgelassener Lustigkeit, sehrecklich lärmender Musik, Tanz und allerlei blutigen Gransamkeiten gefeiert, welch letztere als dem Gotte wohlgefällig gelten und wahrscheinlich Ersatz für alte Opferungen sind. Blutiges Zerreissen und Zerfleischen scheint diesem Gotte ebenso

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die oft angenommene Zurückführung des indischen Phallus-Dienstes auf Culte der Ureinwohner entbehrt der Begründung und ist, wie die Vergleichung namentheh des Dionysos- und Hermes-Dienstes lehrt, durchaus nicht wahrscheinheh. Mehr als wahrscheinlich dagegen ist, dass die Dichter der Rigveda-Lieder von einem solchen Cult nichts wissen wollten (vgl. ihren Abscheu gegen die Çiçnádeváh, welches Wort nicht durch "Schwanzgötter" zu übersetzen ist, sondern, wie schon der Accent lehrt, der das Wort als Bahuvrihi kennzeichnet, durch "den Schwanz zum Gott hebend", d. h. Phallusdiener. Irre ich nicht, so hat Garre dies zuerst bemerkt. Der phallische Cult lebte vermuthlich in denselben Kreisen des Volkes fort, durch deren Einfluss Rudra-Çiva in der Folge zu einer Bedeutung heranwuchs, die alle anderen Götter in Schatten stellte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Çiya erscheint gelegentlich sogar selbst mit einem Stierkopf, merkwürdig in den Stier-Dionysos erinnernd, der geradezn ταλφ: angernfen und aufgefordert und zu kommen τὸ βορὸ τοὸὶ θόου

zu gefallen wie dem Dionysos und seinen Mänaden. Aber auch das Feuer spielt eine Rolle. Anzünden grosser Feuer, Schreiten durchs Feuer, Halten von brennenden Lampen auf dem Kopfe während der ganzen Nacht wird bei diesen Feiern beobachtet. Dieser Zug erinnert an die breunenden Fackeln der Mänaden und der versehiedenen orgiastischen Vegetationsbräuche in deutsehen und romanischen Landen (Perchtenlaufen, "jour des brandons" etc.); und es kann kaum einem Zweifel unterliegen, dass diese orgiastischen Feste der Inder den gleichen Zweck haben wie die entsprechenden Feiern bei den Griechen, Deutschen und Romanen, nämlich die Fruchtbarkeit in der Natur, resp. auch im Menschenleben zu befördern.

Damit nähern wir uns der Erklärung der in Rede stehenden Göttergestalt.

Wir finden bei einer ganzen Reihe indogermanischer Völker einen hervorragend wichtigen Typns von Göttern, welche als Oberste und Führer der Schaar abgeschiedener Seelen zeitweilig ruhend, resp. in Ruhe über die Todten herrschend gedacht sind, zu gewissen Zeiten des Jahres aber an der Spitze jener Schaar in wildem Zug durch die Luft über das Land hinjagen. Ihre Gestalt ist von allen wilden Schrecken des Todtenreiches umgeben, gleichzeitig aber waltet die Vorstellung, dass der Zug des Seelenheeres, der wilden Jagd, wie sie in deutschen Landen heisst, Gedeihen und Fruchtbarkeit schafft in der Vegetation, wie auch im Viehstand und unter den Menschen. Weil aber das Seelenheer in Wind und Sturm dahinfahrt, die Vorstellung von Seele und Wind überhaupt im primitiven Deuken sieh nahe berührt, sind diese Götter entweder alte Wind- und Sturmgotter (resp.-Damonen), oder haben sieh solchen angeähnlicht.

Auf germanischem Gebiet tritt uns als hervorragendste Gestalt dieses Typus Odin-Wodan-Wuotan entgegen.

Man darf bei Beurtheilung dieses Gottes nicht von dem Ödin der altnordischen Poesie ausgehen und seine Gestalt als die maassgebende betrachten. Es ist bekannt, dass der altnordische Ödin eine eigenartige Entwicklung durchgemacht, dass er, zu einer höheren Bedeutung emporgewachsen, den alten Himmelsgott verdrängt hat

und an seine Stelle getreten ist. Dadurch sind eine Reihe von Eigensehaften auf ihn übergegangen, die ihm nicht ursprünglich angehören. Die ältesten und ursprüngliehsten Züge im Wesen dieses Gottes treten am deutliehsten durch die Vergleichung der entsprechenden, weniger hoch entwickelten Parallelgestalten der anderen germanischen Stämme hervor. Bei solcher Vergleichung erkennt man klar, dass Odin-Wodan-Wuotan ein alter Wind- und Sturmdämon und zugleieh Führer der Schaar abgesehiedener Seelen ist. Als Winddimon weist ihn sehon sein Name aus, der etymologisch mit dem indischen Vâta zusammenhängt, und in der eben angeführten Doppeleigensehaft ist die Vorstellung von ihm seit uralter Zeit bei allen germanischen Stämmen lebendig. Von brausenden, heulenden Schaaren gefolgt jagt er laut tosend durch die Luft. Das ist der Wotn, der in Oesterreich mit Frau Holke zusammen durch die Luft jagt, auf weissem Ross, in weiten Mantel gehüllt, den breitkrämpigen Hut auf dem Kopfe, ganz ühnlich wie in nordischen Quellen Odin erscheint. Das ist das Wutesoder Mutes-Heer in Schwaben, das mit wunderbarer Musik, von heftigem Sturm begleitet, durch die Luft fahrt; das ist das "wüthende Heer' oder Wuetes in Baiern, das Wudesheer in der Eifel, das Wütenheer im Voigtlande, in weiten Gebieten als ,die wilde Jagd' wohlbekannt. Der Führer trägt mancherlei Namen: Schimmelreiter, Breitlint, wilder Jäger, Woejäger, Helljäger, Hackelberend, oder noch deutlicher Wode, Waud, Wor (z. B. in Mecklenburg und Schleswig-Holstein'). Auch in Schweden ist "Odens Jagt bekannt; "Oden far vörbi oder "Oden jager" sagt man, wenn es stürmt u. dgl. Namentlich in den Zwölfnächten jagt dieser wilde Jäger, doch auch zu anderer Zeit. Die Vorstellung ist so bekannt, dass ich von weiteren Ausführungen absehen kann; sie ist über die ganze germanische Welt verbreitet, ihr Zusammenhang mit dem Gott Wodan-Odin steht ausser Zweifel: sie bildet den Ausgangs- und Kernpunkt im Wesen dieses Gottes.

Als Windgott offenbart sich übrigens Odin noch in manchen anderen Zügen. Darum erscheint er in der nordischen Sage als der unermüdliche Wanderer (viator indefessus, wie ihn Saxo nennt):

darum ist er es, der den Schiffen den günstigen Wind (Wunschwind) verleiht; wenn er aber zürnt, braust er im Sturm daher als der Schrecken der Menschen. Auch die musische Kunst bei Odin erklärt sich wohl aus dieser Eigenschaft: die Winde sind ja Sänger, Spielleute etc. Als Windgott steht Odin auch zu den Bergen in Beziehung, denn in den Bergen hanst der Wind, nach volksthümlicher Anschauung. Odin wird von Signrd der "Mann vom Berge" genannt, zeigt sich auf dem Berge stehend, haust mit seiner Schaar, seinem Heer im Berge. Dieser Zug gehört aber mit gleichem Recht Odin als dem Seelenführer, und sehen wir daran wieder, wie in diesem Gotte Windgott und Seelenführer untrembar sind. Die Berge, aus denen der Wind kommt, scheinen schon früh mit Vorliebe als Sitz des Seelenheeres und seines Führers, des Windgottes, angesehen worden zu sein. Noch heute fürchtet man sich in Norwegen vor dem Nolk der Berget, d. i. eben dem Heere der abgeschiedenen Scelen: noch heute glaubt man in verschiedenen Gegenden Deutschlands, dass die wilde Jagd oder das wüthende Heer zu gewissen Zeiten aus dem Berge hervor braust; oder es ist ein bergentrückter Kaiser, ein Held mit seinen Schaaren, die im Berge hausen, aus dem Berge daher gezogen kommen. Auf dieser alten Anschauung beruht im Grunde auch die nordische Vorstellung von Walhall, der Todtenhalle, wo Odin mit seinen Schaaren hanst.1 Odins Reich ist das Todtenreich, darum heisst er Vaffadir und Valgautr (Todtenvater und Todtengott). Til Odins fara, zu Odin fahren, heisst "sterben". Wie die Vorstellung von Walhall, der Todtenhalle, wo Odin herrscht, in der Wikingerzeit sich zum Kriegerparadiese entwickelt hat, können wir hier übergehen. Als Todtengott, der die gefallenen Krieger herbergt, wird Odin auch zum Gotte der Schlachten. Als Todtengott empfängt er blutige Opfer, ja Menschenopfer. Der Mercurius, dem nach Tac. Germ 9 Menschenopfer gebracht werden, ist eben dieser

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Man erkeinet das z. B. in der Erzählung der Ynglingasaga, wo König Swegda den Odin besieht. Die haust der Gott in einem Gehöft, at Steini genannt, voll es ein grosser Stein, ein Fels war. Der König tritt ein und wird nimmer gesehen.

Gott. Für den Norden ist die Saehe bekannt genug. Die dem Odin Geweihten sind dem Tode geweiht, sie müssen sterben. Das gilt namentlieh für besiegte Feinde, aber auch sonst. Als z. B. (in der Gautreksaga) bei einem Seesturm das Loos darüber geworfen wird, wer durch sein Blut den zürnenden Gott versöhnen soll, und als das Loos König Wikar trifft, da durchbohrt ihn Starkadr mit Odins Rohrstengel und ruft: ,So geb' ieh dieh Odin! Harald Hildetand ist durch Odins Gnade unverwundbar und pflegt diesem die Seelen der Erschlagenen zu weihen, bis in seinem Alter Odin selbst als sein Wagenlenker ihn niederreisst und mit der Keule ersehlägt. König Oen wird alt, indem er jeden zehnten Winter dem Odin einen seiner Söhne schlaehtet. Grimhild weiht ihm ihr ungeborenes Kind. Bisweilen weihen sich die Helden selbst dem Odin mit einer bestimmten Frist. Hadding erhängt sich selbst, Odin zu Ehren u. dgl. m. Den furchtbaren Todtengott erkennen wir auch an der blutigen Beute des wilden Jägers, von der manche grausige Sage berichtet. Verwegene Menschen, die in das Halloh der wilden Jagd mit eingestimmt, erhalten gelegentlich einen Antheil der Beute zugeworfen: eine Pferdelende, ein Ochsenviertel, eine Hirsch- oder Rehkeule, ja eine Menschenlende, das Viertel eines Moosweibehens u. dgl. m. Als Todtengott heisst Odin auch Draugadrottinn, d. h. Herr der Gespenster u. s. w.

Furchtbar, grausig, schreckenerregend ist die Erscheinung der wilden Jagd und ihres Führers, aber ebenso gross auch ist der Segen, den sie bringen, denn nach altem Glauben steht das Seelenheer in nächster Beziehung zur Fruchtbarkeit, es schafft Gedeihen in Feld und Flur. Darum zieht nach deutschen Volkssagen das wüthende Heer durch die Scheunen. Darum erscheint die Richtung, welche der Rodensteiner, einer der örtlichen Stellvertreter Wodans, bei seinem Zuge genommen hat, auf dem Boden der Flur wie ein Weg, und wo es durch die Frucht ging, sieht man deutlich einen Strieh mitten durch das Korn laufen, an dem es höher steht und besser gedeiht als anderswo. Das Volk im Aargau freut sieh, wenn das Guetis-Heer (d. h. Wodes-Heer) sehön singt, denn dann gibt es ein fruchtbares

Jahr; ähnlich in Schwaben und in anderen Gegenden. Dem entsprechend erscheint Wodan-Odin, der Führer des segenbringenden Heeres, als Schutzherr der Fruchtbarkeit, des vegetativen Gedeihens und erhält gelegentlich dahin gehörige Opfergaben. In Niederdeutschland ist die Beziehung dieses Gottes zur Ernte, zur Vegetation noch heute sehr deutlich und lebendig. Man lässt bei der Ernte einen Büschel Getreide stehen, dem Woden für sein Pferd! Diese letzte Garbe wird hie und da umtanzt und das sich ansehliessende Gelage heisst Wodelbier. Im Schaumburgischen wird dem Wold (= Wod) bei der Ernte in bestimmter Form geopfert; unterbleibt dies, so gibt es das nächste Jahr Misswachs. Nach Einigen wird auch Feuer dazu angezündet Bei Beilngries in Baiern bleibt ein Achrenbüschel stehen für den Wandlgaul und daneben Bier, Milch und Brot für die Waudlhunde; wer das nicht thut, dessen Felder verderben. Aehnliches in anderen Gegenden, sowie auch in Skandinavien. Die Nordländer baten auch den Odin im Mittwinteropfer um guten Jahresertrag und um Gedeihen der Saat Mittwinter, die Zwölften, das ist ja die Hauptzeit, wo Wodan-Odin mit seinem Heer durch die Luft zieht. In dieser Zeit hauptsächlich findet denn auch der Mummenschanz statt, der den Wodan-Odin und sein gespenstisches Gefolge darstellt und in so deutlicher Beziehung zum Gedeihen der Vegetation steht, dass er geradezu als "Feldeult" oder "Vegetationsbrauch" in Anspruch genommen worden ist. Der "Schmmelreiter" mit seinen theils wunderlichen, theils greulichen Begleitern, den Feien, Erbsenbär, Klapperbock u. dgl sind allbekannt

So ist dem Wodan-Odin ganz deutlich als der in Wind und Sturm dahinfahrende Anführer der Seelenschaar, der zugleich zur Fruchtbarkeit der Vegetation in nächster Beziehung steht.

Sehen wir uns nun bei den andern indogermanischen Völkern nach verwandten Vorstellungen um, vor Allem nach der Vorstellung des zu gewissen Zeiten unherschwarmenden Zuges der abgeschiedenen Seelen. Erst die neuere Forschung hat uns auf griechischem Boden solch einen Seelenzug und damit auch eine Parallele zu der germanischen wilden Jagd in dem Zuge, dem sogenannten Thiasos des

Dionysos erkennen lassen. Es lag nahe, in dem Führer dieses Zuges, Dionysos, einen Verwandten des Wodan-Odin zu vermuthen, so wenig auch diese beiden Götter nach den früheren Ansehauungen von ihrem Wesen zusammen zu gehören sehienen. Diese Vermuthung hat sieh mir bei wiederholter gründlicher Untersuchung immer mehr als richtig bestätigt.

Zum Gott des Weines ist Dionysos-Bakehos erst im Laufe der Zeit allmählich geworden; er ist es bei Homer noch nicht und ist es auch späterhin keineswegs aussehliesslich; vielmehr sind die Kenner darin einig, dass sein Wesen viel mehr umfasst, viel tiefer liegt. Dionysos ist ein Gott der vegetativen Fruchtbarkeit in weitestem Sinne, das steht fest. Zum Weingott wurde er dann nicht nur, weil die Rebe gewissermassen als edelste Blüthe der Pflanzenwelt, als sein Geschenk xat' ¿ξογήν erscheint, sondern wohl auch darum, weil der Gott selbst (wie übrigens auch Odin) in hervorragender Weise als Trinker erseheint, weil er mit seinem Gefolge im Zustande wilder, enthusiastischer Aufgeregtheit, wie trunken von Wein, umherschwärmt. Man hat dies Umhersehwärmen und Weintrinken des Gottes später aus seiner Eigenschaft als Weingott abgeleitet; die Saehe verhält sich aber gerade umgekehrt. Weil er umherschwärmte und sammt seinem Gefolge am Wein sich berauschte und dabei zugleich Fruchtbarkeit und Gedeihen der Vegetation bewirkte, darum brachte man ihn gerade mit demjenigen Gewächs in nähere Beziehung, dessen edles Erzeugniss bei dem Gotte selbst und seiner Umgebung eine 50 wichtige Rolle spielte.

Um jedoch tiefer in das Wesen des Dionysos einzudringen, müssen wir ihn als Führer seiner Schaar, des mit ihm umherschwärmenden Thiasos kennen lernen, nieht minder den eigenartigen orgiastischen Cult des Gottes beachten, der augenscheinlich ein irdisches Abbild jener umherschwärmenden göttlichen oder halbgöttlichen Schaar darstellt. Man hat diesen Orgiasmus früher nur flach und unzulänglich zu erklären gewusst, als Darstellung der Folgen und Freuden des Weingenusses. Die richtige Erklärung ist von Mann-

Artikel Dionysos' in Roschers Mytholog. Lexicon. Es handelt sieh dabei um einen sogen. "Vegetationszauber", eine ekstatische Feier, welche den Zweck hat, die Vegetation zu weeken, ihr Fruehtbarkeit und Gedeihen zu schaffen. MANNHARDT hat im ersten Bande seiner "Antiken Wald- und Feldenlte' unter der Ueberschrift "Fackellaufen über die Kornfelder, Kornaufwecken, Perchtenspringen, Faschingsumläufe' eine Reihe höchst interessanter Bräuche aus Süddeutschland, Deutschtirol, Walschtirol und Frankreich mitgetheilt, in denen wir merkwürdige Parallelen zum dionysischen Orgiasmus erkennen. In aufgeregtem Zuge, oft irgendwie vermunmt, mit Fackeln in den Händen, auf verschiedene Art Larm machend, springt, tanzt und länft man tobend über die Fluren. Der Zweek ist dentlich genug ansgesprochen durch Bezeichnungen wie Saatleuchten, Samenzünden, Kornaufwecken, Grasauslanten, und die wiederholte Versicherung, dass diese Umzüge nöthig seien, damit die Ernte gut gerathe. Der in Norddeutschland und Skandinavien übliche Umlauf Vermunmter zur Weihnachtszeit, Nenjahr oder Fastnacht mit Schimmehreiter, Julbock, Klapperbock, Erbsenbär a. s. w ist zweifellos damit verwandt. Ebenso gewiss aber entsprechen die orgiastischen Dionysosfeiern. Thyrsosstäbe und Fackeln schwingend, mit fliegenden Haaren, Schlangen in den Händen haltend, unter dem Geton gellender Floten und dumpf schaftender Handpauken jubelten, tobten, tanzten und schwärmten die bakchischen Schaaren in den Waldern und Bergen. Verschiedene Thiere wurden erst geliegt und gepflegt, dann zerrissen, ihr Fleisch roh und blutig verzehrt. Em wichtiges Requisit war die bakehische Schwinge, das йддэг, und ausgesprochener Zweek des grossen Nachtfestes der Thyraden von Delphi war, das Kind in der Schwingenwiege zu weekent (Ερερμό του Δεκέτζο), d. h. den Damon der Kornschwinge, den Korndamon zu wecken. Die Uebereinstimmung ist klar. Es erhebt sich nun aber für uns die Frage: wie kam man auf die Idee. dass derartige schwarmende l'inzuge solch eine Wirkung auf die Vegetation zu üben vermochten?

Die Antwort ergibt sich aus dem Charakter dieser Umzüge, die augenscheinlich nichts anderes sind als eine Darstellung des schwärmenden Umzuges der Geistersehaar. Rapp hat in seinem Aufsatz Die Mänade im grieeh. Cultus, in Kunst und Poesie' (Rh. Mus. 27, 1 ff.) den Nachweis geliefert, dass der historisch überlieferte orgiastische Dionysoseult niehts ist als ein Abbild des in Sage und Mythus überlieferten orgiastischen Schwärmens der Geisterschaar, die das Gefolge des Gottes Dionysos bildet. Ebenso ist der germanische Schimmelreiter mit seinem Gefolge niehts anderes als Darstellung des Wodan-Odin mit dem seinigen; desgleichen die vernummten Gestalten beim Perehtenlaufen nur ein Abbild der wirkliehen Perchten, der im Gefolge der Göttin Percht (Perahta)1 in den Zwölften umherschwärmenden Geister. Und weil man nun glaubte, dass das Geisterheer Fruchtbarkeit und Gedeihen der Vegetation bewirke, darum dachte man dieselbe Wirkung durch lebendige Darstellung und Vorführung desselben, durch das Schwärmen der menschlichen Abbilder durch Feld und Flur erzielen zu können. Darin eben liegt das Wesen dieses ,Vegetationszaubers'.

Das schwärmende Heer des Wodan-Odin, wie auch das der Frau Perchta, Frau Holle etc. ist, wie wir wissen, das Seelenheer. Das drängt zu dem Schluss, dass wohl auch die griechische Entsprechung, der Thiases des Dionysos, ebenso zu fassen sei. Und dieser Schluss erweist sich als ein durchaus richtiger.

Der Grund für die antike Sitte, die Grabdenkmäler mit Darstellung bakchischer Scenen zu schmücken, liegt tiefer, als der grosse Dichter der venetianischen Epigramme ahnte und ahnen konnte; er liegt in dem Umstande, dass eben diese Schaar des Dionysos, — Mänaden, Bakchen, Nymphen. Satyrn, Silene u. s. w. — nichts anderes ist als die Schaar der abgeschiedenen Seelen, in welche der Neuverstorbene aufgenommen gedacht wird, mit welcher er nun

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> An Stelle des Wodan-Odin fungiren in mauchen Gegenden weibliche Gottheiten als Führerinnen des Seelenzuges, ausser der Percht auch Fran Gaude, Fran Holle, Fran Herke. Die Parallelgestalt dieser Göttinnen bei den Griechen ist Artemis, ursprünglich auch nur eine Führerin des schwärmenden Heeres weiblicher Seelen (nicht Mondgöttin), wie ich in meinen Vorlesungen über vergleichende Mythologie schon seit längerer Zeit dargelegt habe. Es mangelt der Ranm, dies hier naher auszuführen

selbst dahin zieht. Eine lateinische Grabinschrift in der Ebene von Philippi spricht es ausdrücklich aus, dass der Verstorbene sieh ,zn den Satvrn gesellt'. Feiner deuten dies die Bildwerke der Gräber an, wie namentlich Furtwaxgler in der Einleitung zu den Terracotten der Sammlung Sabotroff, Bd. II, p. 16. 17 sehr schön ausführt. Die Grabmonumente zeigen nach ihm Gestalten von der Art, wie man hofft, dass sie im jenseitigen Zustande der Seele begegnen und sie beglücken werden. Offenbar aus demselben Grunde tanzten Satyristenchöre der Bahre voran. Auf manchen Grabmonumenten sitzt der Todte da, den Besneh des Dionysos empfangend, erseheint in seine Gemeinschaft aufgenommen. Ausdrücke des dionysischen Schwärmens werden im Zusammenhang mit Todtenvorstellungen gebrancht. Dionysische Prädicate finden sieh mit Unterweltswesen verbunden (cf. Diltier, Rh. Mus., 1870, p. 327, 352). Die bildende Kunst zeigt Bakchen und Mänaden in doppelter Erseheinung: bald schwarmend, orgiastisch erregt, mit im Winde flatterndem Mantel, bald ruhig, träumerisch, ernst, stumm, ja schwermüthig und düster. Wir erkennen darin die Doppelheit der bald wehmüthig oder düster ernst ruheuden, bald umherschwärmenden Seele (cf. RAPP, a. a. O., p. 565, 566 Diarney, a. a. O., p. 92). Das gottbegeisterte Rasen priesterlicher Franen am Dionysosfeste ist mimetische Darstellung des schwarmenden Todtenzuges. Dasselbe gilt von dem mannigfachen Mummenschanz bei den Dionysien, deren σάτυρου, τράγοι etc. den nordischen Julböcken, Klapperböcken etc. unmittelbar entsprechen. Dionysos aber, der Führer dieses ganzen Zuges, zeigt sich damit als Seelenführer, als Todtengott, ebenso wie Wodan-Odin. Er ist der griechische wilde Jäger, ja er trägt sogar diesen Namen, denn schon die Alten erklarten ganz richtig seinen Beinamen Zzageitz durch في المراجعة المراجع yzyrios kyzzowi!! An der Spitze seines Thiasos stürmt und jagt der

¹ Man beachte noch merkwurdige Züge der Uebereinstimmung, "Der Bromios Dronysos tohrt seinen Thiasos ½ 5555, ½ 5555! vom Webstuhl und vom Weberschöftenen weg führt er die rasende Francuschaar 'Eurip, Bakchen' Die Francumiossen die Arbeit am Webstuhl rühen lassen, wenn der dronysische Zug schwarmt, und die dier Töchter des Minyas, die zu Hause bei ihren Webstühlen sitzen bleiben.

Gott umher auf den Gebirgen und in den Waldthälern. Was sie jagen, erinnert ganz an die blutige Beute unserer wilden Jagd. Die Mänaden verfolgen, zerreissen, zerstückeln Thiere und Mensehen, wir sehen sie mit Stücken zerrissener Hirsehkälber in den Händen, oft wird ihr Rohfressen und Bluttrinken erwähnt, und Dionysos selbst heisst ώμάδιος, ώμηστής der Rohfresser, άνθρωπορράιστης der Mensehenzerreisser, θηραγρευτής der Thierjäger. Die Dionysosfeste in Argos und Böotien heissen Jagdfeste (Agrionen oder Agrionien), weil es Feste des wilden Jägers und seiner Schaar sind etc. Der wilde Jäger Dionvsos aber ist der Seelenführer und Todtengott, unter dem Hadesnamen Tzzżaitne in Delphi verelirt, seine Feste sind mit Seeleneult verbunden etc. Dieser sein Charakter ist so unzweifelhaft klar, dass ich mir eine weitere Ausführung ersparen kann. Ebenso klar aber ist Dionysos auch als Vegetationsgott, als Gott der Fruehtbarkeit. worauf auch das phallische Wesen seiner Begleiter deutet. Beide Eigenschaften sind in ihm so untrennbar verbunden wie bei Wodan-Odin. Schwieriger ist die Frage, ob auch Dionysos wie Wodan-Odin als alter Windgott sich erkennen lässt. Ich halte das mindestens für wahrscheinlich. Sein Rasen und Stürmen in den Bergen und Waldthälern deutet darauf hin; ebenso das Epitheton μελαναιγίς, der mit der schwarzen Aegis Bewehrte: ist doch die Aegis nichts anderes als die dunkle Wetterwolke. Auch des Dionysos Charakter als musischer Gott erklärt sich gut aus der Windnatur. Sein Gefolge singt und spielt, er selbst heisst μελπόμενος, ist ein Sänger wie Odin, und

werden furchtbar dafür gestraft. Das erinnert sehr merkwürdig an das Verbot des Webens und Spinnens in den Zwölften, zu der Zeit, wenn die wilde Jagd nmherzieht, wie solches in germanischen Landen wohlbekannt ist — Wenn es in demselben Chor der Bakchen bei Enripides heisst: "Wer auf dem Weg, wer im Hanse ist, soll zur Seite treten und andächtig schweigen!" so erinnert das wiederum daran, wie der germanische wilde Jäger ruft: "Aus dem Weg! aus dem Weg!" Man muss der wilden Jagd ausweichen, vor ihr sich bergen — Dionysos und seine Bakchen schlagen mit ihren Thyrsosstäben Quellen von Wein und Wasser, von Milch und Honig aus dem Felsen oder dem harten Erdboden (cf. Preller, Gr. Myth., 3. Aufl. 583). Kaiser Karl, der im Gudensberg haust und mit seinem Heere darans hervorstürmt — eine locale Fassung des wilden Jägers — schlägt dem dürstenden Heer einen Brunnen im Wald! (cf. Grim, D. Myth., 4. Aufl. 1. 127)

wir kennen ja die Winde als Sänger und Spieler. Auch das Weintrinken des Gottes lässt sich so erklären, sind doch die Wind- und Sturmdamonen der Indogermanen Trinker. Ebenso weist auch das Gefolge des Gottes in die Windwolkenregion. Satyrn, Silene, Kentauren sind abgeschiedene Seelen, aber zugleich Winddämonen (das Letztere hat E. H. Meyer gezeigt); die Manaden sind rasende Nymphen und als solche alte Wolkenwasserfranen, die alten Genossinnen der Winde. Wie eng überhanpt die Vorstellung von Seele und Wind zusammenhängt, kann ich hier nicht näher ausführen; es ist bekannt geung.

Eine interessante, den Dionysos vielfach ergänzende Parallelgestalt ist Hermes, sicher ein alter Windgott (wie Roscher gezeigt hat), dabei Seelenführer und Fruchtbarkeitsgott. Sein Wesen und sein Verhaltniss zu Dionysos kann ich hier wegen Raummangels leider nicht mehr erörtern.

Einen Verwandten des Wodan-Odiu und des Dionysos haben wir nun, wie mich dünkt, in dem indischen Rudra-Çiva zu erkennen. Von diesem Gesichtspunkt aus erhellen sich alle Seiten seines sonst violfach dunklen Wesens.

So erklart sich die Beziehung des Rudra zu den Maruts, den Wind- und Sturmdamonen, deren Oberster und Anführer er ohne Zweifel ist, an deren Spitze er sicherlich einst durch die Lüfte brauste, ehe ihn Indra aus dieser Stellung verdrängte. Die Maruts aber sind ja auch nicht einfach Personificationen von Wind und Sturm (wie man nach dem Rigveda leicht glauben könnte), es steckt mehr und Tieferes in ihrem Wesen. Mit genialem Blick hat sehon A. Krux in ihnen Verwandte der germanischen Maren (Mahren, Mahrten Eerkannt und ihren Namen von V. mar. "sterben" abgeleitet.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ursprunglich naturlich nicht Weintrinker, soudern Methtrinker

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dass übrigens auch die germanischen Maren sieh in der Sphäre der Maruts, der Gewitter und Sturmsphare bewegen, ersieht man daraus, dass der Blitz ihr Gesel, so ist, denn der Belemmt wird schwedisch Maresten, deutsch Marezitze germatt et E. H. Mayra, Gerri Mythologie, p. 119). Heisst es also von den indischen Maruts, dass sie unt Blazen bewähnet sind, Blaze in der Hand tragen, so gilt nach Obigene ein den gernemascher Maren das Gleiche. Auch darf vielleicht die Be-

Darnach wären sie ursprünglich im Winde dahinfahrende Geister und Seelen Verstorbener. In ihrem specifischen Charakter als gerüstete Krieger mit blitzenden Speeren etc. entsprechen sie am nächsten den animae militum interfeetorum, von denen die deutsche Sage hie und da erzählt, dass sie in Bergen sehlummern, um zu gewissen Zeiten im Sturmwind über das Land dahin zu jagen, eine der zahlreichen Formen, welche die uralte Vorstellung von der wilden Jagd, dem wüthenden Heer angenommen hat. Die Tendenz der Rigveda-Diehter auf Zurückdrängung des unheimlichen Gebietes der Seelen und Gespenster, ihre Vorliebe für Naturschilderungen, ihre Neigung das Göttliehe in den Naturerscheinungen zu suehen, hat das ursprüngliehe Wesen der Maruts verdunkelt, resp. die Naturseite an ihnen, Wind und Sturm, ganz in den Vordergrund treten lassen, wozu auch die nähere Verbindung, in die sie mit Indra traten, das Ihrige beigetragen haben mag. Wenn sie selbst Rudras genannt werden, so ist das ein deutlicher Hinweis auf ihr ursprüngliches Wesen, denn Rudras Beziehung zum Seelenreich ist zweifellos. Sehr bedeutsam ist es auch, dass die Maruts im Vordergrunde stehen bei den die drei altindischen Jahreszeiten einleitenden Opfern, die, wie OLDENBERG richtig erkannt hat, alte volksthümliche Sitte bergen. Mit dem dritten dieser Feste ist ein grosses Todtenopfer, eine Art Allerscelenfest, sowie ein Opfer an Rudra Tryambaka verbunden (cf. Old. p. 441, 442). Die Verbindung Rudras, der Maruts und der Todten spricht deutlich genug.1 Bemerkenswerth ist auch bei einem dieser Feste ein auf Fruchtbarkeit der Heerden zielender Ritus (Old., p. 442). Rudras Beziehung zum Seelenreich, zum Gespensterheer offenbart sich deutlich im Cultus wie im Mythus und die diesbezügbehen Bemerkungen Oldenbergs sind durchaus zutreffend. Es muss als vielsagende Ergänzung aber auch der spätere Gott Çiva hinzugefügt werden, der ja nichts ist als Rudra in der Auffassung einer

reichnung des Donnerbesens als Marentakken, Marenquasten, Marennest in diesem Zusammenhang angeführt werden (cf. E. H. Meyek, a. a. O., p. 121).

 $<sup>^{1}</sup>$  Vgl. die Verehrung des Dionysos, Hermes und der Todten beim Anthesterrenfeste

späteren Zeit, der Herr der Bhûtas oder Gespenster, wie Odin Draugadrottinn heisst. Es erklärt sich ans diesem Kernpunkt im Wesen des Rudra-Civa das Wilde, Gefährliche, Grausige, Schreckenerregende des Gottes, die Scheu, die man vor ihm hegt, die geheimnissvolle Acngstlichkeit, mit der man ihm gegenüber tritt. Wenn man immer wieder betet: des Rudra Waffe möge nns, resp. das Vich verschonen! wenn Civa sowie sein weibliches Gegenbild an Mord und Zerfleischung von Vieh und Menschen sieh erfreuen, so braucht jetzt nur auf die verwandten Züge des germanischen wie des griechischen wilden Jägers und seines Gefolges verwiesen zu werden (denen man anch die germanische wie die griechische wilde dagerin zugesellen kann, Perelita, Artemis etc.). Wir dürfen Rudra, mutatis mutandis, den indischen wilden Jager nennen; ja, auch OL-DESBERG spricht von ihm als dem "wilden Jäger" (p. 223), obwohl ihm der oben entwickelte Zusammenhang fern zu liegen scheint. Wenn Rudra als gefahrbringende und gefürchtete Waffe den Bogen tragt. Odin dagegen den Speer oder den Rohrstab (reyrsproti), welche dem Thyrsos und bezeherzez des Dionysos entsprechen, so ist dazu zu bemerken, dass doch auch Odin mit Bogen und Pfeil bewaffnet erscheint. Nicht mur trägt der aus Woden entstellte engl. Hooden, spater Robin Hood, Pfeil und Bogen, sondern man kennt und fürchtet auch in Schweden Odens pilar. die sich ganz den gefürchteten Pfeilen des Rudra vergleichen, mid es ist gerade auf diese Vorstellung em Gewicht zu legen, weil sie eine volksmässige, aller Wahrschemlichkeit nach uralte ist

Wenn Rudra-Çiva der Bergesherr, der Bergbewohner, Bergwandler ist, so kennen wir bereits den verwandten Zug bei Wodan-Odm, wissen, wie auch Dionysos und sein Thiasos in den Bergen sturmt. Die Beziehung Rudra-Çivas zu den Schlangen, die beim dionysischen Thiasos gleich stark hervortratt, bei Odin wenigstens nicht ganz mangelt, Ferklart sich auch aus der Beziehung zum Seelenreich, denn die Schlange ist vorzugsweise das Seelenthier, dessen Gestalt

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> V<sub>2</sub>l E H Meyer, Gereigen, Myshologie p. 231, 252 nach H. Cavallits.

<sup>-</sup> Odia selbst umant Selbigengestalt au

die abgeschiedenen Seelen gern annehmen. Auch die spukhafte Vielgestaltigkeit des Rudra, sowie die damit zusammenhängende Vielnamigkeit des Çiva erklärt sich aus der Proteusnatur der Seelen und findet ihre Entsprechung sowohl bei Odin wie bei Dionysos. Odin erscheint auf seinen Fahrten in den verschiedensten Gestalten, unter den verschiedensten Namen; Dionysos wird in einem Hymnus tausendgestaltig genannt, heisst πολυείδης, πολύμορφος, erscheint als Stier, Löwe, Panther, Jungfrau, etc., hat, wie Preller hervorhebt, mehr Namen, resp. Beinamen als irgend ein anderer Gott.

Aber auch das stark ausgeprägt Gütige, Heilvolle, Segenspendende an Rudra-Çivas Wesen dürfte jetzt hinlänglich aufgeklärt sein. Er ist Zeugungs- und Fruchtbarkeitsgott, dahin zielen seine orgiastischen Feiern, die mit den entsprechenden germanischen und griechischen zusammen gehören, darauf deutet der weitverbreitete, tiefwurzelnde Phallusdienst in seinem Cultus. Kurzum, Rudra-Çiva ist Seelengott, Sturmgott und Fruchtbarkeitsgott zugleich, wie Odin und Dionysos, und wenn Megasthenes ihn mit letzterem Gotte vergleicht, so verräth er damit tiefere Einsicht, als oberflächliche Beurtheiler späterer Zeiten ahnten.

Wie auch der römische Mars hierher gehört, kann ich nur mit ein paar flüchtigen Strichen andeuten. Er ist bekanntlich ursprünglich ein Gott der Fruchtbarkeit, alles zeugerischen Wesens im Pflanzen- wie im Thierreich, wie auch bei den Menschen. Als

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Er selbst sagt im Grimnismål: "Eines Namens genugte mir nie, seit ich unter den Volkern fuhr."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wenn Rudra als Arzt, ja als bester der Aerzte gepriesen wird, so ist daran zu erinnern, dass auch Wodan-Odin in dieser Eigenschaft auftritt (cf. E. H. Meyer, a. a. O., p. 252). So heilt er im Merseburger Zauberspruch die Verrenkung des Balderfohlens durch Besprechung, "sö he wola conda". Gerade so wie Rudras Pfeile zefurchtet sind, er aber doch wieder als bester der Aerzte Heilung bringt, werden auch Odens pilar gefürchtet, aber auch er tritt als Arzt auf und bringt Heilung durch Besprechung, wohl die älteste ärztliche Kunst. Auch Dionysos erscheint als Aizt ε Ίλτζος, "Υγίατζε, cf. Preller, Griech, Myth., p. 585, Ann., Voigt in Roschers Mythot. Lev., Bd. 1, p. 1065) und ich glanbe, man darf nach dem Obigen vermanhen, dass diese seine Eigenschaft tiefer begründet sein dürfte als auf der heilsamen Wirkung des Weines

Fruchtbarkeitsgott verehren ihn die arvalischen Brüder mit alterthümlichem Cult. Aber er steht auch zum Todtenreich in Beziehung. Gerade die arvalischen Brüder rufen Mars und die Laren zusammen au. Aus dem Todtengott hat sich bei ihm, wie bei Odin, erst der blutige Kriegsgott entwickelt. Auch das Orgiastische scheint ihm und seinem Cult nicht ganz zu fehlen. Dahin zähle ich die Tänze der Salier und die Wendung im Liede der arvalischen Brüder: "Satt vom Rasen kehre heim in deinen Tempel!" Das Rasen und Stürmen, später von der Kriegsfürie verstanden, beruht im Grunde wohl darauf, dass auch Mars alter Sturmgott und Seelenführer zugleich ist. Die etymologische Zusammenstellung seines Namens mit dem der indischen Marntas erscheint denmach als sachlich durchaus wohlbegrundet

leh behalte es mir vor, diese hervorragend wichtige Gruppe mythologischer Gebilde — speciell Rudra-Çiva — in einer besonderen Arbeit eingehend zu behandeln. Für jetzt kam es mir nur darauf an zu zeigen, wie in dieser Belenchtung das complicirte und vielfach so dunkle Wesen des Rudra Çiva sich durchaus befriedigend aufhellt. Mochte es mir gehungen sein, die Gegner der vergleichenden Mythologie davon zu überzeugen, dass auch auf diesem Gebiete die Vergleichung un Stande ist manches Dunkle der Einzelerscheinungen aufzukläten, was sonst unerklart bleiben wurde. So gewiss es richtig ist, den Veda stets im Zusammenhang mit der spateren Culturwelt der Inder zu betriehten, so gewiss auch ist meht nur für die Sprache, sondern für das gesammte im Veda sich offenbarende Geistesleben des indischen Volkes die vergleichende Heranzichung der verwandten Völker fruchtbar und darum berechtigt, ja gefordert.

Die gedrangtere Ausführung Ononxiamas über "Andere Gottheiten", p. 224 n", kann ich kann noch mit ein paar Bemerkungen streifen. Die Gleichung Pushan-Hermes ist nur flüchtig und ganz unzureichend (p. 233. Aum : begründet. Um so auffällender erscheint es. dass Orofxbero (p. 35) diesen "Gott der Wege und Wanderer" mit unter denjenigen Gottheiten aufführt, welche sich "mit hinzeiche ader Sicherheit in das indogermanische Alterthum zurückver-

dunkel' nennt, ist mir nicht klar. Sie sind in ihrem Wesen verhältnissmässig recht deutlich, kunstfertige Elben, wie sie auch die andern indogermanischen Völker, kennen (cf. Oldenbergs eigene Anm. 5, p. 235). Damit ist natürlich nicht gesagt, dass wir alle Mythen von ihnen mit Sicherheit deuten können. — Bei Besprechung der Katastrophe im Urvaçî-Mythus (p. 253) hätte das ursprünglich Theriomorphische der Göttin, worauf die beiden jungen Widder, ihre Kinder, weisen, bemerkt werden sollen (vgl. meine Arbeit 'Griech. Götter und Heroen', 1, p. 54). — Wenn das fallende Meteor als Verkörperung eines Rakshas angesellen wird (p. 267), so finden sich dafür auch bei anderen Völkern Analogieen, z. B. bei den Esten (cf. Verhandlungen der Gel. estn. Ges. Bd. vn, Heft 2, p. 48).

Doch ieh muss abbreehen, da diese Bemerkungen über den ihnen ursprünglich zugewiesenen Raum bereits bedeutend hinaus gewachsen sind.

Die Form des Oldenberg'sehen Buehes ist glänzend. Störend finde ich die nicht seltenen, bisweilen recht langen Parenthesen.

# Die Memoiren eines Prinzen von Persien.1

Von

## Dr. Alexander von Kegl.

Die eultur- und sittengeschichtliche Bedeutung der morgenbindischen Memoirenliteratur kann man nicht hoch genug anschlagen. Sie bietet ja das unverfalschte Bild des orientalischen Lebens dar. Der Europäer, er sei ein gelehrter Orientalist oder ein sehlichter Reisender, ist sehten im Stande das bunte Treiben desselben wahrheitsgetren ohne Uebertreibung und Verschönerung zu schildern. Es ist daher jammerschade, dass dieser so interessante Zweig der schönen Literatur bei den Orientalen so wenige Vertreter zählt. Dazu kommt noch der beeintrachtigende Umstand, dass es unter ihnen spätere Machwerke und Falschungen gibt. Zu diesen gehören, nach der Meinung Zukowsku's, wahrscheinlich die von Hork edirten und verdeutschten Denkwürdigkeiten des Schäh Tahmasp 1 von Persien.<sup>2</sup>

Ezud-ed-Danlet's Buch über die Familienverhaltnisse seines Vaters, des Schah Feth'ali, ist ohne Zweifel eines der interessantesten Werke dieser Gattung. Man findet in ihm die lebenstreue Beschreibung eines echt orientalischen Hofes. Der Verfasser ist kein guter Stylist im morgenlandischen Sinne des Wortes. Die von allen Orientalen angestrebte Sprachkunstelei kann man ihm nicht nachruhmen. Er schreibt ein schlichtes leicht verständliches Persisch:

ناب مستطاب ناریج عضدی در شرح حالات زوجات و بنس و بنت الدوله کتاب کاقان حلد آشبان از دلیفات سرکار شاهراده آزاده عضد الدوله 1000 + 1000 = 1000

<sup>2</sup> division in research Precisional 1891; N. S. 482.

seine Spraehe ist die des gewöhnliehen Lebens. Gleich einem modernen Journalisten berichtet er kurz und bündig über die Denkwürdigkeiten seiner Familie. Der persische Minister der Presse I'timād es-Seltenet hatte ihn dazu veranlasst, die Geschichte der Gemahlinnen und der Kinder seines königliehen Vaters zu sehreiben. Die Glaubwürdigkeit, die einem zeitgenössischen Autor zukommt, kann der memoirensehreibende Prinz für sein Werk nicht ganz beanspruchen. Er war ja nur ein zehnjähriger Knabe gewesen als sein Vater starb.\(^1\) — Hierbei muss bemerkt werden, dass die Perserknaben früher als die abendländischen zur Reife gelangen und ein zehnjähriger Knabe ist in Persien kein naives Kind mehr.

Die Frauen des gottseligen Nakans — so beginnt seine Erzählung Ezud-ed-Daulet - waren verschiedenen Ranges oder wie er sieh ausdrückt, bildeten mehrere Classen (im Original steht numreh = Nummer). Zur ersten Classe gehörten die Mitglieder des Kadseharenstammes, die Prinzessinnen von Geblüt, und die Angehörigen der vornehmsten Familien des Landes. Ihre Anzahl mag vierzig oder mehr betragen haben.<sup>2</sup> Die Damen dieser Kategorie haben besondere Vorrechte gehabt. Seit Ara Mohammed's Zeiten gewährte ihnen der Schäh einen separaten privaten Selâm, d. i. Andienz, wozu die andern Bewohnerinnen des königliehen Harems keinen Zutritt hatten. Stunde dieses Selâms wurde in der Regel von einer Jesaulin (jesaul weiblichen Gesehlechts) verkündet, die auf dem Corridore des Enderüns den türkisehen Ruf (türkiseh war damals die Sprache des Hofes) zanumlar geliñiz ,kommet ihr Damen' ertönen liess. Audienzsaale angekommen, wurden die Sultaninnen so rangirt, dass die Mitglieder des Stammes der herrschenden Kadscharen in die erste Reihe kamen. Die übrigen Hofdamen hatte man nach dem

اقرجه هنگام افول اختر سلطنت پدر تاجدار خود بیشی از ده سال انداشتم لکن هرچه در آنزمان در نظر یا در مدّت عمر خود از بزرقان قوم ذکورا واناتاً شنیده بودم درین مختصر تحریر نموده ارسال خدمت عالی وزیر انطباعات داشتم Târiy i 'ezudi, S. 3.

<sup>2</sup> عدر آنها قريب چهل بلكه زياره بود 3 Târiy i 'ezudi. 8 عدر آنها قريب

respectiven Grade der Vornehmheit ihrer Familien in der zweiten Reihe aufgestellt. Jede der anwesenden Franen hatte bei dieser Gelegenheit das Recht, ihre etwaigen Wünsche dem Herrscher persönlich vorzutragen. Natürlich machten viele davon Gebrauch. Der Rangstreit um die höhere Stelle bei der Andienz war neben der Eifersucht die Hauptquelle der Uneinigkeit unter den Franen gewesen.

Die vornehmste Frau der Gattinnen ersten Ranges war Asija Nâmum, die Mutter des Nāib es-Seltenet. Ihre hervorragende Stellung war so fest begründet gewesen, dass ihr Niemand den ersten Rang streitig machen konnte. Für sie hatte der von andern Weibern des türkisch) يوخاري باش Schahs so eifrig gefochtene Kampf um das wörtlich "das obere Haupt", namlich Stelle) gar keinen Sinn, Als die stolzeste Fran des ganzen Enderuns galt die aus der entthronten Zenddynastie stammende edle Dame Badrin, Sie war die Tochter des Seiz Aligan Zend. Als eine Nicht-Kadscharin umsste sie mit dem Platze in der zweiten Reihe vorlieb nehmen. Ihr angeborener Stolz und ihre Hoffart liessen ihr keine Ruhe. Sie wollte in der ersten Reihe glänzen. Der erfolglose Rangstreit und andere Unannehmlichkeiten hatten die adelsstolze Fran so sehr erbittert, dass sie ohne Erlaubniss des Valçans (Fethéali's) den Harem verlassend, zu ihrem Vater zarackkelirte ebi ligazet ez haremyaneh i zakan bizaneh i peder reft. In ihrer freiwilligen Verbannung war ihre Annassung die alte geblieben. Als ihr Vater 'Ali Nan starb, forderte sie dreist ein Diadem vom Schäh, um damit die Todtenbahre ihres Vaters zu schmücken. Nach der abschlagigen Antwort wollte sie die Leiche ihres Vaters ohne Diadem nicht aus dem Hause tragen lassen. So hartnäckig war ihr Widerstand gewesen, dass der Monarch, der sie nicht beleidigen wollte, am Ende genötligt wurde, ihre Bitte zu gewähren.

Sehr charakteristisch für die — man mochte sagen ritterliche — Denkart Fethalis ist, dass er einige semer Frauen ersten Ranges mit Ehrenbeweisen überhaufte, trotzdem, dass er als Gatte ihnen ganz kalt gegenüber stund. Solch eine verchrte, aber nicht geliebte Frau war Aga Bağı gewesen. Der Schäh hatte eine so grosse Abmignag gegen sie an den Tag gelegt, dass sie ihr Leben lang ihre

Jungfräulichkeit bewahren konnte. Sie wurde bei Gelegenheit der ersten Nacht von ihrem Manne unberührt verlassen. 'Sie ist mir wie eine Schlange vorgekommen', pflegte er zu seiner Rechtfertigung zu sagen. 'Ezud-ed-Daulet theilt hier einen primitiven türkischen Vers mit, den die verschmähte Brant gediehtet und dem Schäh zugeschiekt haben soll: 'Nachts ist mein Freund zu mir gekommen. Nachts ist er bei mir geblieben. Nachts hat er mich verlassen. Ich wusste's nicht, wie mein Leben (d. i. der Schäh) zu mir gekommen, wie bei mir geblieben, wie von mir gegangen.'¹

Das Schieksal der Frauen der höchsten Kategorie war wenig beneidenswerth: sie waren ja die am mindesten geliebten Bewohneriunen des königlichen Palastes. Nur zwei Damen aus ihrer Reihe hatten das Glück gehabt, die Liebe des Grossherrn zu gewinnen. — Die eine war die Mutter des Prinzen Kāsim, die in unbedingter Hingabe zu ihrem Manne aufschauend, mit allen ihr zu Gebote stehenden Mitteln um dessen Gunst buhlte. Wohl kennend die Eingenommenheit ihres Gemahls für das schöne Geschlecht, hatte sie ihrem Manne schöne Sklavinnen geschenkt. Die meisten der in dieser Weise versehenkten Mädchen haben dem philogynen Herrscher Prinzen geboren. (Ekter i ånhå måder i šáhzådeh wälf i šudend.)

Die andere geliebte grosse Dame war Nûš Aferin. Sie wurde vom Schāh so heiss geliebt, dass, als der König verstimmt und traurig aus dem unglücklichen russischen Feldzuge kommend, den Heimweg einschlug, er in einem an Suleimân Mîrzâ gerichteten Briefe diesen aufforderte, ihn in Namsa zu erwarten und auch "jene zuckersüss lächelnde Schöne, die den Mund voll Trunk hat (Anspielung auf den Namen der Favoritin Nûš == Trunk, Schluck) — sie besitzt nicht nur mein Herz, sondern das Herz des Volkes einer Welt,<sup>2</sup> mit zu bringen. Die wahre Königin des Harems aber war nach der

ارم کیجه گلدی گیجه قالدی گیجه گیتدی هیج بیلمدم عمرم نینجه گلدی أیارم کیجه گلدی تنجه گیتدی (Târiỵ i 'eyudî. S. 7.

ان شکر خنده که پر نوش دهانی دارد ته دل من که دل خلق جهانــی دارد Târiỵ i 'ezudî, S. 7.

Memung der Zeitgenossen die persische Pompadour Taûs-zânum (d. i. Herrin Pfau). Der Schäh hatte sie mit Schätzen aller Art so überhänft, dass keine Fran des Palastes mit ihr wetteifern konnte. Maḥmûd Mîrzâ, der in seinem Tedkerch unter den Schriftstellerinnen ihr ein ganzes Capitel gewidmet hat, kann nicht pompöse Worte und überschwängliche hochtrabende Phrasen genug finden, um die Bedeutung der grossen Favoritin im rechten Lichte darstellen zu können. "Tåg ed-Daulet (Beiname Taûs-zânum's, deutsch = Krone des Reiches) ist diejenige Frau, deren Rangesstimme die Ohren der Sterne Venus und Jupiter betäubt hat. Die Herrlichkeit ihrer Stellung hat die Sonne hinter den Schleier der Scham gesetzt. Ihr Glücksstern gibt dem himmlischen Monde Licht. Das Gestirn ihres Glückes verleiht der Sonne des Himmels ihre Strahlen."

Sie war aus Isfahân gebürtig. Zur Schönheit des Körpers gesellten sich bei ihr eine nicht gewöhnliche Bildung und dichterisches Talent.<sup>2</sup> Der Schäh gab ihr den wohlklingenden Beinamen Täg ed-Daulet ("Krone des Reiches": In der Hanptstadt Teherân besass sie einen mit aller Pracht ausgestatteten Palast, welcher nach Maḥmûd eine halbe Million Tomân gekostet haben soll. Welch grosse Summen diese persische Pompadour verschwendet haben mag, kann man daraus folgern, dass für die Gewürze ihrer Küche allein nicht weniger als 12000 Tomân jährlich ausgegeben wurden emähî hezâr tâmân bism sehti mathay i Tâŋ ed-Daulet ez defter berät şâdir mîšud).

Eine der grossten Schonheiten und Zierden des wohlbevölkerten Enderuns Feth'ah's wur das jüdische Madehen Marjam Nanum. Sie war zuvor die Gattin des Schah Schehnd, d. i. Mohammed Aya's, gewesen. Als dieser starb, wollte der Bruder Feth'ah's, Husein Mirzâ, die schone Judin heiraten. Der Schah aber behielt sie für sieh. Man sagt, diese sei die erste Ursache der Feindschaft zwischen den

ناج الدوله أن زن است كه أواز مربعه أنى نوس زهرة ومستربرا كرا نموده وطنطنه جاهش هوررا در بردة حجنت نسايده ستارة بالعش سه سمان را Xarat Hisan Teheran 1305: 8 141. فور بخسا وكوكب بختش بمهر سبهر ضماداده

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vannery Aus dem Geistesh ben persischer Frauent, ZDMG, 45, 8, 412

beiden Brüdern gewesen, welche bekanntlich das Blenden Husein's zur Folge hatte.

Unter den Frauen zweiter Classe war eine wiehtige Persönlichkeit Sunbul Xanum. Ihre Gerechtigkeitsliebe, eine seltene Tugend im Reiehe der Sonne, gewann für sie die Zuneigung Aller. - So weit ging ihr Eifer, dass sie einmal eine gegen ihren eigenen Sohn, der als Statthalter fungirte, gesehriebene Bittsehrift dem Sehäh mit der Bemerkung überreichte: ,Ieh will nicht zugeben, dass Jemand Unrecht leide und sieh über den König, das Asyl der Welt, beklage. Weun mein Sohn derjenige ist, der sieh der Tyrannei sehuldig gemaeht hat, so soll er abgesetzt werden' (nemîyâhem kesî mazlûm wâķi' šewed w`ez šâh 'âlem penâh šiķâjet nemâjed). Die Herrin Sunbul hatte die Aufsieht über die königliehe Tafel. Sie sass gewöhnlich an der Seite des Sehäh und es war ihre Obliegenheit, die Speisen unter die anwesenden Prinzen zu vertheilen. Mit einem gewaltigen Schaumlöffel in der Hand, passte sie auf. Wenn einer der Prinzen sieh erdreistet hatte, nach einer andern Seite die Hand auszustreeken und die zugetheilte Portion eines andern an sieh zu nehmen, erhob sie ihre drohende Stimme und war auch berechtigt, nöthigenfalls mit dem Schaumlöffel auf's Haupt der ungehorsamen Prinzen zu schlagen (nihîb mîdâd mukerrer bûkefgîr ber sersân zedeh bûd).

Die Finanzen des königlichen Haushaltes wurden von einer Schatzmeisterin besorgt, die den Beinamen Nazin ed-Daulet 'Sehatzmeister des Reiches' hatte. Sie war zugleich das Oberhaupt des Harems. Ursprünglich war sie ein Dienstmädehen der Königin-Mutter gewesen. Nach dem Tode dieser, der nach der Gewohnheit der orientalischen Höfe die Oberherrschaft des Harems zukam, wollte Feth'ali eine Stellvertreterin der verstorbenen Sultannin aus der Reihe der Frauen ersten Ranges wählen. Die edlen Damen wollten aber aus gegenseitiger Rivalität davon niehts wissen und baten den Schäh, lieber eine der Sklavinnen der verewigten Monarchin damit zu beauftragen. Einer solchen Sklavin — sagten sie — würden sie gern in Allem gehorchen. So bekam dieses mit vieler Verantwortlichkeit verbundene Amt das Sklavenmädehen Gulbeden ('Rosenleib'). Alles

was man beim Hofe an Lohn, Geschenken und Kleidern erhielt, wurde von ihr vermittelt. Sie hatte ein eigenes Siegel. Die Inschrift dieses Siegels war "Accreditirt in den Provinzen Irâns — Quittung des Kleiderbewahrers des Herren der Welt' (mu teber der memâlik Irán — ķabz i sendűkdár i šáh-i ýchán). Der Credit dieses Siegels war so gross, dass, wenn sie es wollte, namhafte Summen (im Original kuvûv = eine halbe Million) ihr ohne Weiteres von Seite der Kaufleute und Bankiers zur Verfügung gestellt wurden. Als Aufseherin des Harems hatte sie grosse Macht. Ohne ihre vorherige Erlaubniss konnte keine Frau in's Haremhaus kommen oder es verlassen. Das Zeichen der Erlaubniss zum Eintritt war ein Rubinring. Dieser Ring befand sich immer bei der Schatzmeisterin. Wollte eine fremde Dame den Harem besuchen, so musste sie sich zuvor mit der Schatzmeisterin verständigen. Diese übergab dann den als Eintrittshillet dienenden Ring einem ihrer Eunnchen, dessen Pflicht es war, die Besucher in's Enderun zu führen. — Ein ganz analoges Verfahren wurde bei der Bewilligung des Ausganges beobachtet, mit dem Unterschiede, dass das Ausgangsbillet ein Smaragdring war. — Mazin ed-Daulet hat das vollste Vertrauen des Herrschers besessen. Ezud-ed-Daulet konnte sie, wenn sie wollte, nach Belieben das ganze Schatzhans verschenken reger temám zizáneh bazsidi muztár bûd).

Als eine echt orientalische Einrichtung kann man die wachhabenden Franen bezeichnen tzendin i kisiker. Diese waren in drei Abtheilungen eingetheilt. Jede Abtheilung bestand aus sechs Franen. Die Obliegenheiten der wachhabenden Damen waren die folgenden: Wenn der Schah sich zur Ruhe begeben wollte, kamen die sechs wachenden Franen in s Schlafzminner. Zwei Damen nahmen Platz iechts und links zur Seite des komglichen Bettes. Sie mussten daranf achten, ob der Schah sich umwenden wollte, wo dann eine der Damen verpflichtet war, den Konig, um Rücken und Schulter die Arme schlingend, sachte in die gewünschte Lage zu bringen. Zwei

شبی شش نفر مرسوم بود که در سر حدمت کسبد بموبت Tang eynd امی می آمدند دو نفر برای خوابیدن در رختخواب که هر وقت بهر بهلوی که راحت میفرمودند انکه در بشت سر بود بشت و شانه شاهانه را بغل میگرفت

andere Frauen hielten sieh am untern Ende des Bettes auf und kitzelten wechselweise die Sohlen des Königs. Die fünfte Frau musste, eine zweite Scheherezade, interessante Märehen und wunderbare Geschichten erzählen. Die sechste war nur dann in Anspruch genommen, wenn der Schäh eine Botin nach aussen zu senden hatte.

Eine bevorzugte Stellung unter dem Dienstpersonal des Hofes hatten die Dienerinnen der königliehen Kaffeetafel (im Original kahveh yûneh ,Kaffeehaus'). Sie waren mit der Aufsicht über die Requisiten des Thee- und Kaffeeserviees, wie Porcellantassen, reich geschmückte Wasserpfeifen, Tabak, Zueker, Eingemachtes u. dgl. betraut. Ihre Habsucht kannte keine Grenzen. Jedes Mittel war ihnen gut, wenn sie damit Geld erpressen konnten. Einem Gaste verweigerten sie keek den Kaffee und Ghalian unter dem Vorwande, dass er unwürdig sei, den königlichen Kaffee zu trinken und die Wasserpfeife zu rauchen. Der erschrockene Gast, wohl kennend den Einfluss des Kahvechāne, zahlte ihnen gutes Trinkgeld, um sie zu versöhnen. -Die königlichen Prinzen, besonders die als Statthalter in den Provinzen angestellten, waren die Haupteinnahmsquelle der Dienerinnen der Kaffeetafel. Ein solcher Würdenträger gab ihnen zuweilen ein Trinkgeld von 100 Goldmünzen (ešrefi). Die jährliche Einnahme derselben hat nach der Meinung Ezud-ed-Daulet's 15000 Tomâns oder mehr betragen (der sáli pánzdeh hezár túmán bel mutegáruz bânhâ mîresîd). Eine gute Quelle des Erwerbs fiir sie waren die verschiedenen Sendungen. Einige dieser Sendungen waren nach unseren Begriffen lächerlicher Natur. - Es geschah zum Beispiel, dass man im königlichen Hemde einen Floh gefangen hatte. Der Fürst sagte dann einer Dienerin der Kaffeetafel: "Bring' dieses Thierehen zu diesem oder jenem Prinzen und du wirst dafür so und so viel Geld bekommen.' Sie übergab das Thier der bezeichneten hohen Persönlichkeit und erhielt dafür die vom Könige vorherbestimmte Der Floh wurde dann von der mit der Sendung beehrten Persönlichkeit mit eigener Hand umgebracht, zur Strafe dafür, dass ودیگری می نشست ومنتظر بود که هر وقت بپهلوی دیگر غلطیدند او بخوابد

<sup>18</sup> 

er sich erdreistet hatte, den geheiligten Körper des Monarchen zu belästigen.<sup>1</sup>

Die Musikanten und die Tänzerinnen des Palastes gehörten eigentlieh nieht zur Bevölkerung desselben. Sie hatten in der Stadt ihre Privatwohnungen. Wie allgemein bekannt, sind die Tänzerinnen und Sängerinnen im Reiche der Sonne wenig geachtet. Man rechnet sie zu den Prostituirten. Ehrbare Damen hüten sieh wohl, mit ihnen in Berührung zu treten. Die Sängerinnen und die weiblichen Musikanten Feth'ali's waren in zwei Truppen getheilt. Jeder Truppe stand eine Kapellmeisterin vor. Die eine derselben war Mînâ, eine Armenierin, die andere, die Meisterin (ustad) Zuhreh, war jüdischer Abkunft. Beide Musikbanden hassten, dem lateinischen Spriehworte Figulus figulum odit' entsprechend, einander herzlich, so dass unter den Frauen des Harems ihr Hass spriehwörtlich wurde und wenn zwei Frauen einander feindlich gegenüberstanden, man sagte, sie hassen einander gleich den Musikbanden Mînâ's und Zuhreh's.2 Der franculiebende König hatte einige aus ihrer Reihe mit seiner Liebe Die so zum Range königlieher Frauen erhobenen Tänzerinnen hörten auf Künstlerinnen zu sein und wurden als den anderen Gattinnen ebenbürtig betrachtet.

'Ezud-ed-Daulet hat viele biographische Notizen über die Söhne und Töchter Feth'ali's in seinem Buche gesammelt. 'Abdullah Mîrzâ Dărâ, ein Sohn des Väkâns (Feth'ali's), war berühmt wegen seiner grossen Gelehrsamkeit. Besonders die Sterndeuterei eultivirte der wissenschaftlich gebildete Prinz. Feth'ali liebte ihn sehr und unterhielt sich mit ihm, ohne dabei den zwischen Vater und Sohn be-

دیگر کیک یا امثال آن بود که اثر از پبرآهنِ خاقان مرحوم هرگاه گرفته ا میشد میفرمودند فلان کنیز قهوه خانه ببرد بفلان شاهزاده بدهد وفلان مبلغرا بثیرد وآن را شاهزادگان میکشتند که چرا بر بدنِ مبارک اذبت وارد مبلغرا بثیرد وآن را شاهزادگان میکشتند که چرا بر بدنِ مبارک اذبت وارد آمرده است

در میان حرصخانه ضرب الهثل بودند الأر خصومتی در میان دونفر <sup>2</sup> میدیدند میگفتند مثل دستهٔ استاد مینا واستاد زهره منازعه مبنهایند Tiny i 'ezudi, S. 27.

stehenden Rang und Altersunterschied zu beaehten. Jedcsmal, wenn sein erlauchter Vater sich über etwas zu betrüben Veranlassung hatte, liess er ihn zu sich rufen. Dann las der Prinz ihm im Geheimen sein Kanûnbuch vor. 1 — Dieses Werk hat viel zur Erheiterung des königlichen Gemüthes beigetragen. 'Ezud-ed-Daulet hat einige Axiome aus dem Kanûn des Prinzen Dârâ in seinem Memoirenwerke reproducirt. Im Kanûn wurden die Fragen des Glücks und Unglücks ausführlich erörtert. Die mitgetheilten Proben kommen mir sehr kindisch vor. Im Mebhet-i-musibet ("Untersuchung des Unglückes') zum Beispiel wird gesagt: "Die Nacht kommt - Verlangen bleibt aus - Unglück.', Die Herrin kommt, aber ihre Magd stellt sich nicht ein - Unglück' (yanum bagjed a yadimeh es neajed musibet). - Der Schenkwirth kommt, aber der Wein bleibt aus - Unglück. So bewandert war er in der Wissenschaft der Sterne, dass es ihm gelang, seinen Tod vorherzusagen. — Dârâ hat, wie fast alle gebildeten Perser, auch Gedichte verfasst. 'Ezud-ed-Daulet hat die folgende Grabinschrift, welche der Prinz für seinen eigenen Grabstein geschrieben haben soll, in seinem Werke aufbewahrt: ,Wenn du nach unserem Tode über unsere Erde wandelst | Setze schonend, sachte deinen Fuss auf unser leidendes Herz.42 In einem andern Verse singt er das obligate Lob seines königlichen Vaters, den er in seinen Versen Pîr-i-felek .Der Alte des Himmels' nennt. ,O, du Alter des Himmels, du hast jeden mit der Würde eines Greises ausgestattet. Von dir sind alle mit Reichthum und Alter gesättigt worden. Den schwachen Ameisen hast du Muth eingeflösst. Alle hast du gegen den Löwenherzigen ermuthigt.'3

هر وقت دلتنگی برای پدر بزرگوارش حاصل میشد میفرمود دارا بیاید <sup>1</sup> ورفع خیالاتِ مرا بنماید کتاب قانونِ خودرا بدون آنکه کسی حاضر باشد Târâx i 'ezudî, S. 71.

عد از هلاکِ ما ڭذرى ڭر بخاک ما آهسته نه قدم بدل دردناک ما Tariy i 'ezudî, S. 71.

ای پیر فلک تو پیر کردی همهرا از دولت وعمر سیر کردی همهرا ه دادی دل چنکال بموران ضعیف بر شیر دلان دلیر کردی همهرا ۲۵-۲۵ تا ۲۵-۲۵ تا ۲۵-۲۵ تا ۲۵-۲۵ تا ۲۵-۲۵

Unter den zahlreichen Töchtern des Schäh war eine der geehrtesten Zijā-es-Seltenet. Sie war eine sehr gebildete Dame, die schön schreiben konnte. Feth'ali hatte die geheimste Correspondenz ihr anvertraut. Sie wurde von allen ihren Brüdern und Schwestern geliebt und hochgechet. In einem seiner Verse besingt sie der Kronprinz folgendermassen: "O Zijā-es-Selţenet, meine Seele sei für dich geopfert. Hundert Kragen hab ich deiner Abwesenheit wegen zerrissen. 1 Ihr Vater, Feth'ali, sagt: "Licht meines Auges Zijā-es-Seltenet. Eine Nacht olme dich kommt uns wie ein Jahr vor. 2 Zijā-es-Seltenet hatte eine bedeutende Anlage zur Poesie.3 Sie konnte auch improvisiren. Einmal, als die reizende Begum (eine der Franen Feth'ali's) ohne Schleier erschien und den mit Wein gefüllten Becher dem Schäh überreichte, gefiel sie so sehr ihrem Gebieter, dass er ans dem Stegreife die Verszeile dichtete: "Das Glas in der Hand des entsehleierten Mundschenken, und Zijā-es-Seltenet aufforderte, eine zweite Zeile dazu zu erfinden. Diese sagte improvisirend: "Es ist der Stern Kanopus in der Hand der Sonne. 1

Mit Wohlthütigkeit gepaarte Religiosität waren die Hauptzüge des Charakters einer andern Königstochter, der Herrin Zobeideh. Sie war eine Pilgerin (Hägijeh), die ausser der Pilgerfahrt nach Mekka und Medina zehnnual die heilige Stadt Meschhed und zwanzigmal Irak besneht hatte.

Feth'ah hielt es nicht unter seiner Würde, das fröhliche Spiel semer kleinen Knaben mitzumachen, Ich erinnere mich noch ganz wohl des Vorfalls — so erzählt 'Ezud-ed-Daulet — dass, als ich mit meinem Bruder Kännan Muzà im grossen Zummer des Haremhauses war, seine Majestat, der Väkän, zu sagen geruhte, dass wir alle drei Würfel spielen sollten Wahrend des Spieles geht der Vorhang der Thure auf und der

VAMITAY Arts dem Geistesleien persischer Frauen't, ZDMG, 45, 8, 414.

قدح در کفِ ساقی بی حجاب سهیلی است بر بنجهٔ آفدب آ Tany recode: > 18.

Kronprinz 'Abbâs kommt in's Gemach. Er wollte sich über wichtige politische Gegenstände mit seinem Vater berathschlagen. Der Schāh, ohne dass eine Veränderung in seinem Benchmen sich zeigte, sagte ihm: ,'Abbâs, du solltest mit einem deiner Brüder spielen, mit dem andern spiele ich.' Nach einer Weile sagte Feth'alî sich zu seinem Lieblingssohne 'Abbâs wendend: ,Du weisst es nicht, was für eine Lust es für mich ist, wenn, während wir mit unseren acht-, neunjährigen Knaben spielen, solch ein Sohn wie du bist, welcher nur wenigen Vätern vom Herrn der Welt gegeben wurde, in's Zimmer kommt. Dein glückbringendes Gesicht schauen zu können, öffnet die Pforte der Glückseligkeit.'

Seine Söhne und Töchter behandelte der Schäh wie es die oben mitgetheilte Anekdote beweist, mit väterlicher Zärtlichkeit, eingedenk des Verses des Mewlewî: "Wenn du mit einem Kinde zu thun hast, dann musst du dich der Sprache des Kindes bedienen.

Der Schäh war aber nicht immer so gnädig. Wenn aufgebracht, kannte sein Zorn keine Grenzen. Als Vollblut-Tyrann war er selten im Stande, sich zu mässigen. Nach 'Ezud-ed-Danlet geschah es einmal, dass der Prinz Gejûmert mit dem Seräidar baschi sich zankte. Darüber erzürnte der Schäh so schr, dass, nachdem der Prinz eine tuchtige Bastonade erhalten, er, mit der Strafe nicht zufrieden, ihm mit höchst eigener Hand die Augen ausstechen wollte. Er zog schon seinen reich gezierten Dolch, als sein Lieblingssohn, der oben erwähnte Dârâ, die Geistesgegenwart hatte, dem Schäh zuzurufen: O du kluger König, o du Alter des Himmels, willst du den tollen

بمرحوم ولیعهد فرمودند هیم میدانی چه قدر لذّت دارد که من با ا پسرهای هشت نه ساله مشغول بازی باشبم ومثل تو پسری که خداوند عالم بکمتر پدری داده است از در دراید روی میمون تو دیدن در دولت Tarix i 'equdi, 8.70.

چەنكە با كودك سروكارت فتاد ۔ بس زبان كودكى بايد ڭشاد ؛ Falsch citirt statt des Verses Ansgabe von Bulâk 1268. vi, 8 99:

چون که با کودک سروکارم فتاد هم زبان کودکان باید نخشاد

Schäh Nädir nachahmen? Durch diese Mahnworte wurde Feth'ali besänftigt und verziehtete auf sein grausames Vorhaben. Es war aber um das Glück des unglücklichen Gejümert geschehen. So lange sein Vater lebte, war er unglücklich (der zemän i peder buzurgvär i xod bed baxt båd).

Mit gewisser Vorliebe erzählt 'Ezud-ed-Daulet die merkwürdigen Heiratsgeschichten der übergrossen Familie Feth'ali's. Die Hochzeiten der königlichen Prinzessinnen wurden mit der grösstmöglichen Pracht geseicht. Als Husein Nân Tebrîzî die Hand der nur vierjährigen Prinzessin Šîrîn Gehân Nânum sür seinen damals siebenjährigen Sohn Mehdî kuli-zân erhalten hatte, betrug die Morgengabe der vornehmen Braut, ausser den als Eigenthum eedirten Gütern in Schirwan, 30000 Tomâns. — Nach aller Wahrscheinlichkeit, setzt 'Ezud-ed-Daulet hinzu, sehlt den meisten unter den Söhnen und Töchtern dieses so reich ausgestatteten Brautpaares heutzutage das tägliche Brod.<sup>2</sup>

Für die Charakteristik Feth'ali's kann man viel aus 'Ezud-ed-Daulet's Buche lernen, trotzdem, dass er ihn mit allen erdenklichen Vorzügen und Tugenden auszustatten bemüht ist.

از شدّت تغیر خنجر مرّصعرا از کمر کشیده خواستند بدستِ مبارک ا چشمها ابو\* الملوکرا از حدقه بیرون بیاورند که دارا حضورًا فرباد کشید که ای شاه عاقل ای پیرِ فلک میخواهی تقلید نادر شاه دیوانه را بکنی حاقان Târiy i 'ezudi, مرحوم فورًا از عقیدهٔ خود منصرف شده خنجررا در نیام گذاردند 5. 100.

اولاد همین مهدیقایخان که نختر زادگانِ خافان مرحوم هستند دور نکناح باشند Tarix i 'egudi, کنون غالب آنها برای معاش یومیهِ خود محتاح باشند کند. کندن غالب آنها برای معاش یومیهِ خود محتاح باشند کند.

Beiname Gejümert Mirz's

Zur vergleichenden Grammatik der altaischen Sprachen.<sup>1</sup>

Von

## W. Bang.

In Techmen's Zeitschr., n, p. 89 sagt Port bei Besprechung des Uralaltaischen Sprachstammes: "Im allgemeinen, so scheint mir, bedürfte der Nachweis der besonderen Verwandtschaftsverhältnisse noch mehrfach strengerer und durchgeführterer Untersuehung und einer tieferen Begründung."

Er hat damit einem nur allzu verbreiteten und allzu berechtigten Gefühle Ausdruck verliehen, berechtigt in Hinsicht auf das Uralaltaische im Allgemeinen, berechtigter noch für das Altaische im Besonderen. Sieht man nämlich — um von den Untersuchungen der Uralisten ganz zu schweigen — von Radloff's glänzenden vergleichenden Arbeiten auf west-altaischem Gebiete ab, so bleiben für die ost-altaischen Zweige meist nur einzelsprachliche Grammatiken, deren Verfasser noch obendrein vielleicht so sonderbare Ansiehten haben, dass sie "bei einer so einfachen Sprache, wie z. B. der mandschuischen, nicht viel Neues, persönlich Erforschtes" bringen zu können glauben (Moellendorff, Toung Pao, v. p. 364).

Nach und neben Fr. Müller's und H. Winkler's einsehlägigen Arbeiten ist daher Grunzel's Entwurf einer vergleichenden Grammatik der altaischen Sprachen um so dankbarer zu begrüssen. Angeregt durch diesen Entwurf möchte ich hier einige grammatische

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vergl. Dr Jos. Grunzel, Entwurf einer vergleichenden Grammatik der alfaischen Sprachen, nebst einem vergl. Wörterbuch, Leipzig, 1895.

268 W. Bang

Bildingen des Altaischen besprechen, deren Discussion einer genaneren Fixirung der einzelnen Gruppen zugute kommen dürfte; dass die Vergleichung auch den einzelsprachlichen Grammatiken von Nutzen sein wird, dürfte von vornherein einleuchten.

## I. Zum Genitiv-Affix.

Die Frage nach den Verwandtschaftsverhältnissen des altaischen Genitiv-Affixes ist in mancher Hinsicht eine sehr sehwierige. Bouthlinger constatiert für das Jakutische vollständigen Mangel eines Affixes und halt es daher nicht für unmöglich, dass sich der Genitiv im Türkisch-Tatarischen erst nach der Spaltung entwickelt hätte. "In einem solchen Falle", fährt er fort "wäre also an keine Verwandtschaft der Genitivendung im Türkisch-Tatarischen, Mongolischen und Finnischen zu denken." Guinzen vergleicht dagegen die bestehenden Affixe des altaischen Genitivs und kommt zu dem Resultat, dass "ni und "nin die ursprünglichen Formen sind, und dass sich die Abweichungen von jenen Formen aus phonetischen Gesetzen ergeben." Aehnlich sagt Winkler," dass n allgemein die Grundlage des uralaltaischen Genitivs bildet

Ich stelle auf S 269 die altaischen Genitiv-Affixe zur besseren Vebersicht tabellarisch nach dem Auslant des Nomens geordnet zusammen und schliesse daran einige nöthige Bemerkungen.

Im Mandschn, welches überhaupt consonantischem Auslaut abhold ist, kommen in W nar h, k, r, h und s am Ende eines Wortes vor: abgeschen natürlich von ausl. u. Die Laute k, r, h, s sind ausserdem fast auf die onomatopoetischen Bildungen beschränkt, in denen auch h gern verwandt wird. In den von v. h. Gabelentz veröffentlichten Texten ist h in echt altaischen Wörtern höchst selten, doch kommt es dialectisch vor in undah = undah (Castren, Tung, Spr, h) 1560. In den allermeisten Fallen entspricht es dagegen einem chi-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bohltenok, Sprache de, Inhaber, pp. 259-260.

<sup>4</sup> Gm x2F1, I c. p. 50

WINKIEL Day Undat and some Grappen, pp. 17, 86.

#### 269 ZUR VERGLEICHENDEN GRAMMATIK DER ALTAISCHEN SPRACHEN.

## Consonantischer Auslaut.

### Vocalischer Auslaut.

| 1. | Ausla | aut | nicht | n | 2. / | Ausla | aut |
|----|-------|-----|-------|---|------|-------|-----|
|----|-------|-----|-------|---|------|-------|-----|

niThema: eshen

Thema: amba Thema: daban

Gen.: eshen.ni Gen.: daban-i Gen.: amba-i

i

Thema: gun

Thema: ergi

Gen: gun-ni

Gen.: ergi-i

'ni

 $\dot{n}i$ 

 $\dot{n}i$ 

Thema: aral Gen.: aral-hi Thema: oron Gen.: oro-ni Thema: bira Gen.: bira-ni

Thema: kadum Gen: kadum-ni

Kondógir: Thema: oron Thema: akā Gen.: akā-ni

Thema:  $q\bar{a}k$ 

Gen.: oron-nil

Gen.: gāg-ni

1. Auslaut kurz: in 2. Auslaut lang:gi,gin

Thema: gal Gen.: gal·i (gal-i)

i

Thema: ailšin Gen.: ailšin·i Thema: lama Gen.: lama-in Thema: minā Gen.: minū-qi

Thema: an Gen.: an-i

ailšin-i Thema: modon, modon

i

Thema: kete ket-in, -in Gen.:

Thema: xorū xorū-gin Gen.:

Thema: bišik

modo

modon-i ('don-i)

(nach Grunzel, p. 49) Selengisch:

Thema: ajaga

Gen.: bisig-i Gen.:

Gen.: ajagani

un, un

u, u

in

Thema: arat

Thema: arsalan Gen.: arsalan-u Thema: uge

Gen: arat-un Thema: ger

Thema: mergen

mergen-u

Gen.: uge-in

ger-un

in, un, en (yn) un

nin, nun, nen (nyn) nun

Thema: dil Gen.: dil-in

Gen:

Thema: gul gul-un Gen.:

Gen.:

Thema: ada ada-nen Gen.:

Thema: aslan

Thema: bulut

Thema: kapu

Gen.: uslan-en

bulut-un Gen.:

kapu-nuii Gen:

270 W. Bang.

nesischen ii in Lehnwörtern, wie guin (宮), wan (皇), šan (上), gin (京 und 經), šen (升), fan jan (方丈) etc.¹ Der Gebrauch des Genitiv-Affixes ni ist demnach sehr beschränkt.

Um so häufiger sind die auf n oder einen Vocal auslautenden Themen. Rein äusserlich betrachtet seheint das Affix der n-Stämme heute allerdings i zu sein; doch ist es nicht zu bezweifeln, dass wir auch hier ni anzusetzen haben: von bayan lautete der Genitiv ursprünglich bayan-ni, von amban: amban-ni. In ihrer Sehrift gebrauchen die altaischen Völker keine Doppelconsonanten, selbst dort nicht, wo sie etymologisch erforderlich wären; dass aber bei den auf n auslautenden Themen im Genitiv ein nn zum phonetischen Ausdruck komint, beweisen die von Czekanowski<sup>2</sup> gegebenen Formen des Tungusischen (Kondogir): minni, nokunnil, oronni, etc. Bei dem allmählichen Verschwinden des ausl. n (amban-ambani ∞ amba) abstrahierte man ein Genitiv-Affix i (amban-ambani o amba-ambai), eine Massregel, die wohl um so uöthiger wurde, als es kein Mittel gab, vocalische und auf n auslautende Themen zu unterscheiden, solange man an beide ni fügte: cf. hala Familie, Gen. hala-i; halan Menstruation, Gen. halan-i. die in halani (\*hala-ni) und halani (\*halan·ni) naturgemäss verwandelt werden mussten. Analogiebildung wird mitgewirkt haben, i auch bei den von Anfang an voealisch auslautenden Wörtern zu verbreiten.3

Das Tungusische entgieng allen diesen Schwierigkeiten dadurch, dass es die lautliche Variante in für ni einsetzte, vor welcher Stimmbose in Stimmhafte übergehen und ausl. n versehwindet, resp. assimiliert wird. Interessant sind hier die Kondógir-Formen mit schliessendem l: nokún-ni-l, die wir uns erst später erklaren können.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Eine Zusammenstellung der ehmesischen Lehnwörter im Mandschu wäre eine dankenswerthe Aufgabe für einen geschulten Sinologen.

 $<sup>^2</sup>$  Melawes Asia Gpuss, vi.i, pp. 335 ff. vergl. Sprachproben nº 25, 35, 44, 69, 85, etc.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cr. m. Bemerkungen im Toang Pao, i. 331.

 $<sup>^4</sup>$  Ct. Geunzel, Enimmf, p. 31 und Verf. im Teang Pao, n, p. 218. Zu burrat gegehm Allgemeinen den Wechsel von g, u, n

Im Burjätischen sind die dialectischen Formen mit mouillierten l und n von Wichtigkeit, denn sie beweisen, dass auf den Auslaut des Themas ein anderer Factor als i (gal-i) gewirkt haben muss; ob dieses aber n (cf. Mandschu) oder  $\dot{n}$  (cf. Tung.) war, ist schwer auszumachen, man vergl. z. B. an, Gen. ani und das Selengische ajaga, Gen. ajagani, doch lassen die Bildungen der auf langen Vocal ausgehenden Themen cher n vermuthen.2 Es verdient hier bemerkt zu werden, dass Wörter, welche auf n, n ausgehen, im Burjätischen dialectisch den Vocal verlängern können, wenn sie n, n abwerfen, sodass es vielleicht erlaubt ist minā = \*minan, \*minan zu setzen.3 Die Bildung von lama-lamain erklärt sich aus dem Mandschu oder vielmehr nach dem Mandschn; lamain ist = lama-i-n; das schliessende n steht mit l in tung.-kondogir oron-nil auf einer Stufe, cf. auch Mong. uge-in, ger-un.

Die mongolischen Formen erklären sich aus dem Bemerkten. In den Fällen, wo an ursprünglich vocalische Themen in neuerer Zeit noch n gefügt wird, können Doppelformen wie im Mand. amban-i ~ amba-i entstehen, so z. B. uge-uge-in ~ ugen-ugen-u (Schmot, Mong. Gram., p. 26 Anm. Es sind Analogie-Bildungen, die ieh nicht belegen kann).

Das Türkische ist nach dem Tungusischen am ursprünglichsten: ada-ada-nen; aus Formen wie aslan-aslanen (= \*aslan-nen) abstrahierte man en etc. als Genitiv-Affix und fiigte es so an andere consonantisch auslautende Stämme. Auslautendes in steht im Türkischen wie l im Tungusischen, n im Mongol.-Burjätischen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Castréx führt im Burj. k. x, l, r, n, t, d, im Tung. l, n, t, d als mouillierte Laute auf. Mit GRUNZEL's Umschrift (p. 27) kj, nj etc. kann ich mich nicht befreunden; man vergl. schon Merkel, Physiologie d. m. Spr. 271-272, sodann Miss Soames, Phonetics, p. 122, Passy, Les sons du Français, §§ 181, 185 und besonders Lenz in Kunn's Zeitschrift 29, pp. 13-14, 30 ff., wo man auch eine Besprechung von Sievers' und Trautmann's Aufstellungen findet Experimente mit dem künstlichen Gaumen zeigen klar den Unterschied zwischen / monille und ij etc.; cf. auch Rousselou's Modifications phonétiques du Langage etc., p. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Gründe werden bei Besprechung des Accusativ-Affixes erörtert werden.

Sef. utan, utan, ntū; xalnn, xaļū; dyn, gyn, gū; hanan, sanā etc.

Als Grundlage des altaischen Genitiv-Affixes hätten wir demnach ni gewonnen, welches, so viel ich sehe, nichts anderes als eine Composition and den Pronominal-Elementen  $n^{o} + i$  sein kann. Im Tungusischen, Burjätischen, Mongolischen und Türkischen wird dieses n noch durch l, n, resp. n verstärkt; es wäre wunderbar, wenn das Mandschu nicht dieselbe Verstärkung zeigen sollte. Nach meiner Ueberzeugung liegen diese  $l, n, \dot{n}$  im Mandschu vor in Formen, wie mininge, sininge, niyalmainge. Schott hat mach Adam, Gram. de la langue Mand., p. 31) in diesen Formen -in-ki finden wollen, doch glaube ich nicht, dass man für den Uebergang von hk in hg Beweise anführen kann. 1 Nehmen wir an, dass mininge kein eigenes Suffix (ge oder ke, ki etc.) enthält, sondern dass die mandschuische Ligatur inge lediglich dem it der verwandten Sprachen entspricht, so erklären sich auch die Adjectivbildungen auf -hga, -hge, -hgo sehr einfach als  $\dot{n}$  - vocalharmonisch angefügtem a, e, o; diese Vocale könnten angefügt sein, weil das Mandschu den consonantischen Auslant nicht lieht.2 Für meine Ansieht sprechen sehr die von den sog. Verbalformen auf ha und ra gebildeten mandschuischen Ableitungen wie henduhenge, yahurenge, in denen man doch gewiss kein neues Suffix finden will; sie entsprechen Lant für Laut Burjätischem alahan tala-ha-ny alahah, Mong. mataksan. Dass das chines. | h unter der Form seinge göttlich, erhaben im Mandschu erscheint, ist wohl ausschlaggehend: man vergleiche dazu Falle, wie Leolen gisuren 15, 9 satinge be vilembi, wo satinge statt des gewöhnlichen sain steht; cf. Burj. sain, sain, hain, hain.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Denn das Nebenemander von janken und jungen, sang und snäke beweist nichts.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dorl will ich damit keineswegs durchgangig diesen -a, -a einen formbiblenden Charakter grundsatzhel abgesprochen haben; es ist sehr wohl möglich, dass sie als wirkhelt fortbiblend zu betrachten sind, wie dies bisher wohl immer geschah. In Formen wie & as & ze ze ze ze theet, equa-equaque adtere Schwester etc ist dies aber kann der Fall. Vielleicht sind auch -aun, -ago definitiv in ihrer Beurtheilung von soge zu treunen. Keinestalls winde jedoch dadurch meine Auffassung von sogne, -honge etc. bericht

Hinsichtlieh Böhteiner's Auffassung ist sehliesslich zu bemerken, dass auf dem ganzen Gebiete des Altaisehen das Genitivverhältniss keineswegs durch ein eigenes Affix ausgedrückt sein muss, dass vielmehr überall die blosse Nebeneinanderstellung von reetum-regens zu seinem Ausdruck genügt, und sodann, dass ein lautliches Zusammenfallen eines vorauszusetzenden jakutischen Genitiv-Affixes mit dem Accusativ-Affix<sup>1</sup> nicht als von vornherein ausgesehlossen erscheint; doch werden uns über diesen Punkt erst spätere Untersuchungen Gewissheit geben können.

Während demnach als allgemein uralaltaisehes Genitiv-Affix n anzusetzen ist,<sup>2</sup> haben die altaisehen Sprachen dieses n durch i (+ n, l, n) weitergebildet. Was sodann die genauere Gruppirung innerhalb des Altaisehen selbst betrifft, so ist auf Grund eines einzigen Factors natürlich eine solche nicht zu erzielen, doch scheint sich auch hier das Tungusische durch sein Festhalten am Ererbten vom Mandsehu und Mongolischen zu trennen (bira, bira-ni, dagegen amba, amba-i etc.), während es dem Türkischen in der Auffassung von bira-ni  $\infty$  ada-nen näher steht. Bedeutsam sind hier auch die burjätischen Formen.

## II. Zum Locativ-Affix do.

Sehen wir vom Jakutischen, das auch hier seine eigenen Wege geht, ab, so herrscht hinsichtlich des Locativ-Affixes im Altaischen die schönste Uebereinstimmung:

Burjätisch da, de, do, dö ta, te, to, tö (nach den

ta, te, to, tii (nach dem zum Tungus. Bemerkten zu beurtheilen).

Oder den Resten des Locat.-Affixes.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Fr. Muller. Grandriss, II. 2. 203 and Winkler, l. c.

Mongolisch  $\frac{da, de, du, dv, dur, dvr}{ta, te, tu, tv, tur, tvr}$  (ebenso).

Türkisch da, de

Ueber den syntaetischen Gebrauch sind besonders Winkler's Uralaltaische Völker und Sprachen und Grunzel's Entwurf, p. 50—51 nachzuschen; die Anwendung des Affixes de im Mandschu sei hier durch einige Beispiele illustriert, welche sämmtlich dem Leolen gisuren (ed. von der Gabelentz) entnommen sind.

- 1. § 10. Fuze yaya gurun de isinaha de, wenn Fuze in irgend ein Land (qurun) kommt.
- 3. § 15. taimiyoo de dosifi, eintretend in den grossen Tempel.
- § 11. erdemu be gönin de tebumbi, pflanzen in (ihren) Geist (gönin) die Tugend.
- § 2. Lu gurun de ambasa saisa akō bici, wenn im Lande Lu keine tugendhaften Männer wären.
- 6. § 12. Ze-io U-cen hoton de wailan oho mangi, als Ze-io in der Stadt (hoton) U-ceng Gouverneur war.
- 9. § 13. Fuze uyun aiman de teneki serede, als Fuze sich unter (bei) den neun Barbarenvölkern niederlassen wollte.
- 5. § 6 ada de tefi, auf einem Floss sitzend.
- ihid. mederi de ailinaki, auf dem Meere fahrend.
- 3. § 13 abka de weile, Schuld gegen den Himmel.
- 7. § 31. neulere de sain, gut im Singen.
- 6 § 14. te-i jalan de, im jetzigen Zeitalter.
- 5. § 25. ashan de, an der Seite, zur Seite.

Wahrend über die vocalisch auslautenden Formen wenig oder nichts zu sagen ist, machen das mong. dur und das tung. kond. dun gewisse Schwierigkeiten. Schott<sup>1</sup> leitet dur von mand. dorgi "in, innerhalb, im Innern. im Hause, das Innere, Hof, Mitte' ab, und lässt dorgi seinerseits wieder aus dolo "in, innen, zu Hause, das Innere" — ergi "Seite. Richtung, diesseits" entstanden sein. Gegen

<sup>1</sup> Ct Grenzen, Entwurf, p. 51, not. 1

diese Auffassung des verdienstvollen Gelehrten muss ich leider bemerken, dass sie mit der Gleichung lat. in aus interim auf einer Stufe steht. Dabei ist auch gar nicht abzusehen, warum \*dolo-ergi zu dorgi geworden sein sollte, während doch mand. tulergi, bei dem man noch eher an eine Zusammensetzung mit ergi denken könnte, nicht zu \*turgi zusammengezogen wurde. 1

Ich denke, die Sache liegt viel einfacher; doch sehen wir uns zunächst die mit dorgi am engsten verwandten weiteren Ableitungen von d° an; es sind dies: dolo (do-lo) ,in, innen, das Innere', dolori (do-lo-ri) ,innen, innerlich, im Innern', dosi (do-si) ,innen, hinein, das Innere'; sodann dulin (du-li-n oder du-l-i-n) ,in, mitten in, Mitte, Hälfte, halb', davon abgeleitet dulimba² (dulin-ba) und schliesslich dulga (wohl du-l-ga) ,Hälfte, halbvoll, der mittlere'. Aus dem Burjätischen sind doter, dotor ,das Innere', dosō, docō ,hinein' und dunda ,Mitte' zu vergleichen, denen sich im Tungusischen dō ,das Innere' und dolin, dulin ,Mitte' ansehliessen.

In dorgi liegt meines Erachtens eine Zusammenziehung aus \*do-ri-gi, \*do-re-gi vor; man vergleiche die Bildungen: deri 'dureh, während, bis an, bis zu, von, zu, auf' und dergi 'hoch, oben', mit denen burjät. dēre 'auf, oben', mongol. degere 'oben, auf, von oben etc.' und degereki 'von oben' zu vergleiehen sind;³ äusserlich betrachtet gehören auch tuleri 'ausserhalb', tulergi 'ausserhalb', Ableitungen von tule 'ausserhalb' hierher. Ob das mand. -rgi aus ri-gi oder aus re-gi entstanden ist, ist nicht ganz sieher auszumachen; auf jeden Fall sind im letzten Grunde ri = r + i und re = r + e oder  $r^{\circ}$ .

¹ Uebrigens ist es keineswegs ausgemacht, dass ergi 'Seite' und ergi 'diesseits' von Haus aus identisch waren; zn ergi 'Seite' vergl. Mong. ergi 'bord élevé, rivage escarpé'. Jakut. erkin 'Wand', Burj. erge 'Ufer'; ergi 'diesseits' zerlegt man (nach dem Folgenden) wohl am besten in \*e-ri-gi, \*e-re-gi und vergleicht zn e den bekannten Pronominalstamm. der z. B. in ere 'dieser' vorliegt, und seine mancherlei Ableitungen

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zur Bildung vergl. dalba (dal-ba), mong. dala ,Seite'.

 $<sup>^3</sup>$  Sind einmal die Gesetze des mongol, intervocalischen g und der mandsch. Contraction endgiltig erforscht, dann wird anch wohl mandsch. dergi mit den (Wechsel von r mnd n) verglichen werden dürfen.

276

Das auslautende n in dun stelle ich auf eine Stufe mit dem Schluss  $\cdot n$  des Genitiv-Affixes nin,

ni: nin = du: dun

dun seinerseits verhält sich aber zu dur, wie min: tar oder Kondógir er 'dieser', d. h. mit anderen Worten, wie min (mi-n) und nin (ni-n) durch das locale Element n° erweitert ist, so sind dur (du-r) und tar (ta-r) durch das local-demonstrative Element r° verstärkt. (Cf. burj. ene 'dieser', mandsch. ere 'dieser'.)

# Anzeigen.

ÉDOUARD CHAVANNES, Les mémoires historiques de Se-ma-ts'ien, traduits et annotés par —, professeur au eollège de France. Publication encouragée par la Société asiatique. Paris. Leroux. 1895. gr. 8°. Tome 1. — ccxlix & 367 pg.

Wenn die "Weltgeschichte" wirklich die Gesehichte der zum Bewusstsein ihrer selbst gelangten Menschheit sein soll, dann darf am allerwenigsten die Geschichte des grossen Chinesenvolkes darin fehlen. Freilich hängt China mit dem Westen nicht so innig zusammen wie das westliche und südliche Asien, aber seine Cultur ist so bedentend und eigenartig, dass sie schon deswegen eines aufmerksamen Studiums würdig erscheint. Was aber dieses Studium umso interessanter und lohnender macht, als dies auf anderen Gebieten der Fall ist, das sind die reichhaltigen und zuverlässigen Quellen, in welcher Beziehung China alle Völker des Erdkreises ohne Ausnahme übertrifft. Dies ist die natürliche Folge der Continuität der chinesischen Geschichte und Cultur. China war ein Zeitgenosse von Hellas und Rom, von Persien und Aegypten, als diese mit den Griechen und Römern in Verkehr standen, und während alle diese Völker und Staaten untergingen, beziehungsweise umgewandelt worden sind, lebt China beinahe in derselben Verfassung wie damals und hat noch immer nicht ausgelebt!

Gleichwie wir an die chinesische Kunst nicht dieselben Anforderungen stellen dürfen, an welche wir durch die griechischen Meister-

werke gewöhnt sind, ebenso dürfen wir auch an die Producte der ehinesischen Historiographen nicht den Massstab der griechischen, römischen oder armenischen Historiker anlegen. Einem Herodot, einem Thukydides, einem Polybius, einem Sallust, einem Cäsar, einem Tacitus, einem Moses Chorenatshi, einem Erise, einem Fazar Pharpetshi wird man auf ehinesischem Boden nicht begegnen. Die ehinesischen Historiographen sind nicht so sehr Schilderer der Vorzeit und der Mitwelt, als vichnehr fleissige und genaue Chronisten. Ihre Stärke besteht in der Genauigkeit und Zuverlässigkeit ihrer Angaben. Ob etwas hauptsächlich oder nebensächlich ist, das kümmert sie wenig; beides wird mit derselben Gründlichkeit und Ausführlichkeit behandelt.

Das Werk, dessen ersten soeben erschienenen Band wir hiemit zur Anzeige bringen, ist die Uebersetzung des sogenannten Se-ki, eines Werkes, welches die Geschichte Chinas von der Urzeit bis zum Jahre 122 v. Chr. behandelt. Es wurde im ersten Jahrhundert v. Chr. von Se-ma-tshien verfasst oder, genauer gesagt, redigirt. Es steht bei den Chinesen im höchsten Ansehen und ist das Vorbild für alle späteren Geschichtsehreiber dieses Volkes geworden.

Se-ma-tshien stammte aus der Familie Se-ma, einem edlen und alten Geschlechte, das später, in den Jahren 265—419 n. Chr. unter dem Namen Tsin den Thron Chinas einnahm. Der Vater Se-ma-tshien's, Se-ma-than, war Hof-Astrolog und ein Anhänger der Tao. Von ihm ging die Sammlung zu dem Geschichtswerke aus und er begann selbst die Redaction desselben. Als er im Jahre 110 v. Chr. in Loyang starb, hinterliess er seinem Sohne die Vollendung des Werkes, welche dieser auch durchführte, wobei er sich selbst als Fortsetzer des Werkes seines Vaters betrachtete.

Um den Plan Se-ma-than's zu begreifen, muss man wissen, dass damals die Dynastie Han den Thron Chinas inne hatte, jene Dynastie, auf welche die Consolidirung Chinas und die Begründung des Chinesenthams zu beziehen ist.

Das Geburtsjahr Se-ma-thien's ist nicht bekannt; wir kennen blos seinen Geburtsort, nämlich Long-men. Es scheint, dass man sein Geburtsjahr höchstens auf das Jahr 145 v. Chr. zurückverlegen kann, da Se-ma-tshien beim Tode seines Vaters ein "junger Mann" gewesen sein soll.

Se-ma-tshien machte in seinen jüngeren Jahren grosse Reisen (er soll beinahe ganz China besucht haben) und wurde gleich seinem Vater Hof-Astrolog. Sein Ende war sehr tragisch. Wegen einer scharfen Kritik, welche sich Se-ma-tshien über den Vorgänger des Kaisers Wu-ti, seines Herrn, erlaubt hatte, wurde er auf allerhöchsten Befehl entmannt und sein Vermögen confiscirt. Er starb um das Jahr 80 v. Chr. unter dem Kaiser Tšao-ti. Unter Wang-mang (9—22 n. Chr.), dem Begründer einer neuen Dynastie, wurde Sema-tshien geadelt und in den Grafenstand erhoben.

Das Werk Se-ma-tshien's gehört nicht blos zu den viel studirten, sondern auch zu den viel gelesenen Werken der chinesischen Literatur. In neuester Zeit (im Jahre 1888) erschien in Shanghai ein neuer Abdruck der Ausgabe des Kaisers Kien-long (1736—1796), in der Buchhandlung Thou-šu-ki-tšheng, nach welcher die vorliegende Uebersetzung gearbeitet ist.

Den reichen Inhalt des Werkes kann der Leser aus der Uebersicht (Appendice IV, pg. CCXLIV - CCXLIX) ersehen. Darnach zerfällt das Werk in 130 Kapitel. Darunter sind besonders jene Kapitel für uns von besonderer Wichtigkeit, welche über die fremden, China benachbarten Völker (wie z. B. Kap. 110 über die Hiong-nu, Kap. 116 über die Barbaren des Süd-Westens) handeln. Se-ma-tshien war überhaupt der erste, welcher den fremden Völkern seine Aufmerksamkeit geschenkt hat. Der Vater der ehinesisehen Geschichte hat hierin mit dem Vater der griechischen Geschichte, Herodot, eine grosse Aehnlichkeit.

Der vorliegende erste Band der Uebersetzung umfasst die vier ersten Kapitel: 1. Die fünf Kaiser, 2. Die Hia, 3. Die Ye und 4. Die Tseu. Der Uebersetzung geht eine dritthalb hundert Seiten füllende Einleitung voran, worin über die beiden Verfasser des Werkes Sema-than und Se-ma-tshien, über die Regierung des Kaisers Wu-ti (140-86 v. Chr.). über Quellen, Methode und Kritik des Werkes,

über seine Interpolatoren und Erklärer, sowie auch über die beiden Systeme der chinesischen Chronologie ausführlich gehandelt wird. Den Schluss bilden zwei Namen-Indices, von denen der eine auf den Text, der andere anf die Einleitung sich bezieht.

Wir werden auf das vorzügliche Werk, durch dessen Publicirung Herr Prof. E. Chavannes ein grosses Verdienst um die Geschichte Ost-Asiens sich erwirbt, beim Erscheinen der folgenden Bände wieder zurückkommen.

FRIEDRICH MÜLLER.

BROCKELMANN CARL, Laior . Composite Lexicon Syriacum. Praefatus est Th. Noldere. Berlin. Reuther & Reichard. 1895. Lex. 8°. vin & 510 S. und ein Blatt "Index compendiorum".

Bry J., בבל שלים אוני את Dictionarium Syriaco-Latinum. Beryti Phoeniciorum. Typ. pp. soc. Jesu. 1895. 8°. 1x & 773 S.

Schon lange war nicht nur unter den Semitisten, sondern auch unter den Sprachforschern überhaupt das Bedürfniss nach einem vollständigen und den jetzigen Anforderungen der Wissenschaft entsprechenden Handwörterbuche der syrischen Sprache vorhanden und da fügte sich es plötzlich, dass diesem Wunsche von zwei Seiten auf eine ausserst dankenswerthe Weise die Erfüllung zu Theil wurde. — Kaum hatte nämlich der Breslauer Privatdocent C. Brockelmann, ein Schüler Th. Noldeke's, sein ausgezeichnetes in Lieferungen erschienenes Werk vollendet, als das einem gleichen Zwecke dienende Werk des Jesuitenpaters J. Brux aus der Beyrnter Presse hervorging.

Die beiden Werke sind einander, was den Umfang betrifft, so ziemlich gleich: das Material ist bei Brockelmann auf 404 gespaltene Seiten Lexikon-Octav vertheilt, wahrend es bei Brun 730 gespaltene Klem-Octavseiten füllt. Beide Autoren haben die Vorarbeiten fleissig benutzt: Brun konnte Brockelmann's Werk selbst zu Rathe ziehen. Beide Autoren konnten wahrend ihrer Arbeiten des Rathes und des Beistundes der besten Kenner der syrischen Sprache und Literatur sich erfreuen; Brockelmann ist seinem ehemaligen Lehrer Noldeke, Brun den Herren Duval und Land zu mannigfachem Dank verpflichtet.

So sind nun zwei Werke entstanden, die ein längst gefühltes Bedürfniss befriedigen und Jedermann, der das Syrische studieren will, mit gutem Gewissen empfohlen werden können.

Die Unterschiede, welche zwischen den beiden Werken obwalten, sind die folgenden:

Brockelmann sondert die einzelnen Wortsippen durch wagrechte Striche von einander ab, während Brun blos kurze Zwischenräume dabei eintreten lässt. Brockelmann's, die Uebersicht förderndes Verfahren erweist sich beim Nachschlagen von grossem Nutzen. — Brun bietet das lexikographische Material ohne Citate, während Brockelmann eine Fülle von Citaten bringt. Brockelmann fügt dem Werke auf den S. 405—487 einen 'Index Latino-Syriacus' bei, während ein solcher bei Brun nicht vorhanden ist; dagegen hat Brun auf den S. 731—768 ein 'Vocabularium nominum propriorum, quae frequentius occurrunt apud Syros', welches dem Sprachforscher sehr erwünscht sein dürfte.

Der Hauptunterschied beider Werke jedoch liegt im Preise. Das Brockelmann'sche Lexicon kostet 28 Mk., das Lexicon Brun's blos 20 Fes. (mit 1:05 Francogebühu). Daher dürfte der Syrolog, der ein Handwörterbuch für die Lectüre braucht, nach dem Brun'schen Werke greifen, während für den semitischen Sprachforscher das Brockelmann'sche Werk unerlässlich ist.

Das syrische Lexikon ist auch für den Pahlawiforscher ein unentbehrliches Rüstzeug: aber auch der Sprachforscher überhaupt, ja selbst der Culturhistoriker wird dasselbe mit grosser Befriedigung studieren. — Darum sei es uns gestattet, den beiden wackeren Männern für ihre ausserst mühevolle Arbeit, welche eine seltene Selbstlosigkeit voraussetzt, unsere Anerkennung und unseren aufrichtigen Dank darzubringen.

Die Ausstattung beider Werke ist tadellos. — Die syrischen Typen der Drugulin'schen Buchdruckerei in Leipzig sind bekannt-

lich sehr schön, aber noch schöner sind die Beyruter Typen, da sie sich dem kalligraphischen Schwung der Handschriften mehr nähern.
FRIEDRICH MÜLLER.

Giornale della società Asiatica Italiana, Vol. vm. 1894. Firenze. Bernardo Seeber, 1895, 8°, vm & 208 S.

Dieser Band enthält die folgenden Abhandlungen: 1. Rene Bassit "Le dialecte berbère de Tarondant" (p. 1—64). Eine werthvolle Arbeit, vgl. dazu Vol. vi (1892), von demselben Verfasser "Textes berbères dans le dialecte des Beni Manacer". 2. Valenziani "Raccolta d' Intermezzi comici". Il Principe di Satsuma (p. 65—76). 3.—6. Severini "Nota al preambolo del Prof. Valenziani sulla trascrizione etimologica della Lingua Giapponese" (p. 77—82), Studi e scritti del Prof. C. Valenziani (p. 83—92), C'è una lingua veramente monosillabica? (p. 93—96). L' Oca ovvero della alliterazione nell' Uta (p. 97—102). 7 C. de Harlez "Mi-tze, le philosophe de l'amour universel" (p. 103—126). S. Severini "Genti e Famiglie Giapponesi" (p. 127—158). 9. Pulle "Saddarçanasamuććayaţīkā", Einleitung und Text (p. 159—178)—10 Pavolini "Il settimo capitolo della Rasavāhim, Text und Uebersetzung (p. 179—186).

FRIEDRICH MULLER.

 Luders, Die Vyāsa-Šikṣā, besonders in ihrem Verhültniss zum Taittivīga-Pratišākhya, Göttingen, 1894. SS, 118.

Die vorliegende Abhandlung bildet die Einleitung zu einer Ausgabe der Vyasa Siksa und lasst für diese letztere das Beste hoffen. Sie ist mit grossem Fleisse geschrieben und zeugt von gründlicher Durcharbeitung des betreffenden Materials. Zu bedauern ist nur, dass der Leser weder durch ein Inhaltsverzeichniss, noch durch Abtheilungen oder Seitentitel über den Gang der Untersuchung orientirt wird: auch wäre ein Résumé und eine Aufzählung der Stellen des

Prätiśākhya, die in dem Aufsatze besprochen werden, sehr erwünseht gewesen.

Die interessante Frage, ob die Kandika-Eintheilung der Taittirīvasamhitā dem Prātiśākhya-Verfasser bekannt war, wird durch die Sikṣā in verneinendem Sinne beantwortet (p. 48). Die vom Verfasser (p. 106) aus inneren Gründen postulirte historische Reihenfolge: Taitt. Pr., Väsiştha-, Vyāsa-, Sarvasammata-śikṣā, Śikṣāsamuecaya, Tribhāṣyaratna (der Commentar des Prātiśākhya) dürfte den Thatsachen entsprechen; dagegen kann ich mich ihm nicht ansehliessen, wenn er hauptsächlich auf Grund der Unzulängliehkeit der betreffenden Regeln behauptet, dass der Jață- und sogar der Kramapāțha ursprünglich vom Prātiśākhya nicht berücksichtigt worden wären. Es geht doch nicht an, einfach vier auf die erste Methode bezügliche Sūtras, die aus keinem innern Grunde dem Verdachte der Unechtheit unterliegen' (p. 32) für interpolirt zu erklären, und was den Kramapātha betrifft, so erlaube ieh mir die Vermuthung auszusprechen, die ieh hier allerdings nicht näher begründen kann, dass derselbe nicht aus dem Padapāţha, den Lüders als ,dem Verfasser des Prātiśākhya selbstverständlich bekannt' erklärt (p. 36), abgeleitet ist, sondern im Gegentheile die Grundlage desselben bildete.

Da der Text der Śikṣā noch nicht vorliegt, so ist es nicht immer leicht, sich über die Argumentationen des Verfassers ein Urtheil zu bilden, doch will ich einiges mir Zweifelhafte hervorheben.

Die von Luders (p. 19) betonte Schwierigkeit der Erklärung von Taitt. Pr. 1, 24, infolge deren er eine Umstellung der benachbarten Sütras — über die ich aber nicht recht ins Klare gekommen bin — vornehmen will, löst sieh sehr einfach, wenn wir nicht mit dem Commentar tesäm ägamädīnām ergänzen, sondern übersetzen: Ein Zusatz etc. steht im Nominativ, oder man eitirt (die betreffende Form. in der der Zusatz etc. sieh findet). Die Sikṣā sagt ja genau dasselbe.

Als eine Verbesserung des Prātisākhya betrachtet Luders die Sikṣāregel 249 (p. 67), dass ein euphonischer Einschub nur einmal stattfinde. Diese Vorschrift ist aber überflüssig, da die Verdopplung eines Buchstaben vor einem identischen durch die allgemeinen Regeln über den Varnakrama verboten wird (vgl. meine Abhandlung in den Mém. Soc. Ling. v, 111).

Bezüglich der von Luders als "Uebersehreitung" der in die Siksasphäre fallenden Materien bezeichneten Regel 246 (p. 82), verweise ich auf Väj. Pr. vi, 25 ff.

Das Sütra xiv, 3 des Taitt. Prātiśākhya ist meiner Ansicht nach von Wiittner falsch übersetzt worden; es soll nicht heissen: "the mute only", sondern "a mute only", mit anderen Worten: "nach l und v wird blos ein Verschlusslant verdoppelt." Darnach kann man kalppa, aber nur kalya bilden, und das stimmt vortrefflich zu Taitt. Pr. xiv, 7. Die von Ludens (pp. 84, 85) besprochenen Schwierigkeiten und Widersprüche erledigen sich dadurch von selbst.

Die Angabe, dass in der Sikṣā 'zum ersten Male' der Versuch gemacht werde, die Dauer der Mātrās durch Vergleich mit Thierstimmen zu fixiren (p. 92), ist irrig, vgl. Franke, Sarv., S. 41.

Um schliesslich wieder einen Punkt hervorzuheben, in dem ich dem Verfasser zustimme, so bemerke ich, dass ieh in der Polemik gegen Benten und Roth (p. 51), die die einfache Schreibung des ersten Consonanten einer Gruppe auf Grund von gewissen Handschriften zum Gesetz erheben möchten, auf seiner Seite stehe. Man vol. doch Vaj. Pr. iv. 21.

J. Kirste.

## Kleine Mittheilungen.

Ist altind. préchaswa = awest. peresainha arisch oder indogermanisch? — Während man früher griech.  $\varphi$ épou =  $\varphi$ epeufu = altind. bharaswa annahm, also die Bildung der 2. Person Sing. des Imperativs Medii mittelst des Suffixes -swa für indogermanisch (der Grundsprache angehörend) erklärte, hält man jetzt altind. bharaswa, awest. peresainha für eine arische Neubildung (Brugmann n, S. 1328). Die Form bharaswa soll aus dem activen bhara =  $\varphi$ épe durch Anfügung des Reflexiv-Pronomens swa = griech.  $\tilde{r}$ é,  $\tilde{\epsilon}$  hervorgegangen sein. Der Grund für diese Erklärung liegt darin, dass der Uebergang des inlautenden sw zu  $\sigma$ F,  $\sigma$  und dann h im Griechischen nicht sichergestellt werden kann (Brugmann 1, S. 421). Infolge dessen ist griech.  $\varphi$ épou =  $\varphi$ épeu =  $\varphi$ épeu nicht auf altind. bharaswa, sondern auf awest. baraiha (die augmentlose Form des Imperfeetums Medii: baraiha =  $\hat{\epsilon}$ ¢¢pou für  $\hat{\epsilon}$ ¢¢pou zu beziehen.

Wie öfter, muss ich auch hier der neuesten Richtung der Sprachforsehung den Vorwurf machen, dass sie auf Grund des überkommenen alten Materials Lautgesetze aufgestellt und auf Grund dieser Lautgesetze die Erklärung der Sprachformen durchgeführt hat, während eine Vermehrung des etymologischen Materials sie zu anderen Resultaten geführt hätte.

Ich behaupte nämlich, dass sich der Uebergang des zwischenvocalischen sw im Grieeluschen zu h nachweisen lässt, und stütze mich auf die folgenden Fälle:

1. φέρου = φέρου (= fereho) = altind. bharaswa, awest. baraintha.

- 2. ἐστεδν, ἐστέδν (= ostehon), welches dem neupers. (ustuχεān) entspricht, das auf ein vorauszusetzendes altiran. astahwa-einem vorauszusetzenden altind. asthaswa-zurückgeht.
- 3. lig(=ihns) = ligrag, eine Weiterbildung des arischen isu(altind. isu-s, awest. ishu-s).
- 4.  $\dot{\epsilon}$ 5¢ ist nicht  $\dot{\epsilon}$ 50-, sondern  $\ddot{\epsilon}$ 550- = altind. wasu-, awest. wohu-, waihhu-. Dem griech.  $\dot{\epsilon}$ 50- (für  $\ddot{\epsilon}$ 550-) in der Composition entspricht im Arischen su- (abgekürzt für wasu-), also altind. su-, awest. hu-.

Die Götter heissen bei Homer ἐωτῆρες ἐżων.¹ Dieses ἐżων entspricht nach meiner Ansicht einer voranszusetzenden pronominalen Neubildung waswjāsām zu altind. waswjām, awest. wahhujām (belegt sind blos altind. waswinām, awest. wahuhinām), Genit. Plur. von altind. waswi-, awest. wahuhi-, dem Fennininum von altind. wasu-, awest. wahuh-. Darnach steht ἐżων für ἐιάων (vgl. λόκον = λόκο

Mit Bezng auf diese vier unzweifelhaften Fälle (die sich gewiss noch vermehren lassen werden), halte ich altind. prééhaswa = awest. peresaiwha == griech. ξέρεν, ξέρεν für eine indogermanische Bildung, d. i. eine Bildung, welche der Grundsprache angehört.

Neupersisch >, Mehl (Horn, S. 5, Nr. 13). — Zu >, = awest. ushu-, was altpers artu- voraussetzt, ist sicher das griech. ἀρτος Weizenbrod zu stellen. In ἀρτοκόπος Backer sehe ich nicht die Wurzel πεκ (arisch = pu', sondern das Verbum κόπτω. Darnach ist ἀρτοκοπος einer, der das Weizenmehl (κρτος) zu einem festen Teig zusammenschlägt.

Neupersisch آفاليدن ... آفاليدن incitare, irritare fehlt bei Hors. Ich sehe in demselben ein Denominativ-Verbum, abgeleitet von einem vorauszusetzenden افال altman agarda- "Begierde, Gier", vgl. altmal qurdha- "Gier. Begierde" von grdh "streben, gierig sein".

Nexpersisch all Adler (Hors, S. 16, Nr. 13), -- Der Zusammenhang mit lygg wird durch das lange u ausgeschlossen (vgl. H) bscu-

<sup>1</sup> Acrest nolonad a lateres.

awest. gręzu-, altind. rŷu- (vgl. den persischen Eigennamen in der Behistän-Inschrift iv, 86 = ardu-maniš,¹ was awest. gręzu-manah-gleich wäre). — Das Wort steht daher mit arm. ωρδ (in ωρδαικύφτω), ωρδης, ωρδης, ανεκτ. gręzifja-, altind. rŷipja- im Zusammenhang. Die Form ωνω im Bundeheseh S. 31, Zeile 10 lässt vermuthen, dass neupers. ΔΙ, εφι aus āluf (vgl. εφι aus kōf) entstanden ist. Dann kann ΔΙ direct mit dem aw. gręzifja- (altpers. ardufija-?) identificirt werden.

Neupersisch ) (Horn, S. 13, Nr. 53 und Hübschmann, Pers. Stud., S. 9). — Ob nicht zu , arm. μωμ, das griech. ἀπ-αυράω , berauben, wegnehmen' zur Vergleichung heranzuziehen ist?

Neupersisch افسان (Horn, S. 23, Nr. 98). — Ich mache aufmerksam, dass im Sanskrit neben śāṇa- auch pāṣāṇa- vorkommt, das mit dem ersteren gewiss zusammenhängt (vgl. kōṣa- und kōša-) und manche der zur Vergleichung herangezogenen Formen (vgl. Hübschmann, Persische Studien, S. 17) zu erklären vermag.

Neupersisch انبوسيدن, apertum, manifestum fieri, apparere' fehlt bei Horn. Vullers (Supplem. Lexici Persico-Latini, p. 37) bemerkt darüber: "Fortasse est verb. بوسيدن "oseulari" cum praep. با الله b. hām compositum, unde etiam significatio "apparere", quae verior videtur, explicanda est, quum absentes denuo apparentes osculo excipi soleant.'— In dieser naiven Erklärung steckt insofern ein Körnchen Wahrheit, als sowohl بوسيدن als auch انبوسيدن auf die Wurzel awest. bud, altind. budh zu beziehen ist, ein Zusammenhang, den Vullers (s. بوسيدن a. a. O., S. 46) völlig verkannt hat.— نبوسيدن ist nämlich unzweifelhaft = altiran. bausāmi (= baudsāmi = bhaudh-skāmi, vgl. diese Zeitschrift vu. S. 145 und Hübschmann. Persische Studien, S. 31) von bud im Sinne von "duften, riechen". نبوسيدن dagegen geht auf altind. sam-budh im Sinne von "wahrnehmen, erkennen" zurück. Das Medium, altpersisch vorauszu-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wenn altp. ardu = awest. erezu = altind egu ist, dann wird Hubsenmann's Wiederherstellung des vocalischen egu in den altpersischen Keilinschriften etwas zweifelhaft.

setzendes ham-hansataij ,er wird wahrgenommen', ist ebenso wie agauhata, anajata, agarbājatā zu beurtheilen.

Neupersisch اوام Horn (S. 30, Nr. 131) behandelt وام الوام Schuld', wobei er Darmesterer's Etymologie mit Recht verwirft. Hebschaam (Persische Studien, S. 19) bemerkt, dass die iranische Grundform nicht feststeht, da sowohl apāma- (= neup. وام , baluč. wām) wie āpāma (= neup. أوام , Pahl. 🛫) angesetzt werden kann. — Nach meiner Ansicht ist وام aus dem Neupersischen zu streichen und ist blos وام , das durch das baluč. Lehnwort wām verbürgt ist, als echt anzuerkennen. Die altiranische Grundform, von welcher ausgegangen werden miss, ist awāman- = awāpman- (= awa-āp-man von altind. awa + āp ,empfangen, sieh zu eigen machen'), das im Pahlawi zu pu (awām), im Neupersischen zu eigen misste.

Neupersisch شان und شان. — Horn bemerkt (S. 32, Nr. 137, Note 1): "Fr. Muller (WZKM. v. 185) will neup. ešān auf ēš +ān, d. i. awest. aēshām +ān zurückführen." — Hier zeigt sich wieder der vorlaute, besserwissende Kritikaster! Nach den iranischen Auslautgesetzen wird aus awest. aeshām, altpers. aišām, sehon im Mittelpersischen ēš, geradeso wie aus altpers. -šaij, -šām; -š geworden ist. Geradeso wie man aus diesem -š; -š-an bildete, um das verloren gegangene -šām zu ersetzen, ebenso bildete man auch aus ēš die Form es-an, um das verlorene aišam zu ersetzen (vgl. Hubschmann, Persische Studien, S. 79).

Neupersisch 32 — Houx fuhrt 32, Falke (S. 37, Nr. 162), nach Vullars (Lee, Pers-Lat 1, 172a), der ein Fragezeichen dazu macht, auf altind maßin- "rasch, muthig zurück Dagegen bemerkt Hübsenmann (Persische Studien, S. 22) unt Recht, dass das altarmenische Lehnwort punt, punny auf em altpers hūz- (± Suffix) hinweist, daher auf altind nāßin- nicht bezogen werden kann. Ich erkläre arm punny, punt aus einem altiran hazajant, von altind, hhūgajāmi "ich jage nach allen Weltgegenden, ich jage auseinander (Bohrensek-Rom, Sauskrit-Wörterbuch, Bd. v. S. 181 Causal: hhagajati Bedeu-

tung 3). Neup. باز verhält sieh zu altind. bhāģajāmi wie انباز zu bhaģ (Hubschmann, Persische Studien, S. 18).

Neupersisch باغ , Garten'. — Hübschmann (Persische Studien, S. 23) bemerkt: "Neupers. bāγ "Garten' stinmt zu Skrt. bhāga- "Theil, Antheil' in der Bedeutung durchaus nicht.' — Dieser Bemerkung kann ich nicht beistimmen. Skrt. bhāga- bedeutet ja "zugeschiedenes Eigenthum", dann auch einen "Platz', eine "Stelle'. باغ ist ein mit einem Zaun umgebenes, wohlgepflegtes Stück Bodens im Gegensatz zum freien Acker, wie das griech. χέρτος, das wohl für ursprüngliches χέρθος steht und mit altind. grha- (— ghrdha-), altsl. gradu, got. gards zu verknüpfen ist.

Neupersisch — Die Erklärung dieses Wortes hat allen Etymologen grosse Schwierigkeiten bereitet. Horn (S. 43, Nr. 184) meint, da neupers. č nicht für Skr. -ts stehen kann, so ist die Zusammenstellung mit altind. watsu-, Kalb, Jährling', aber auch "Kind, Sohn', unzulässig. — Hübschmann (Persische Studien, S. 26) sagt bača, bačča "Junges, Kind' — Pahl. wačak (aus waččak — wat-čak?), sei zu trennen von osset. wäss "Kalb', bal. gwask "Kalb, Kälbehen', wach. wušk, sar. wišk "Kalb', die auf iran. wasa- — altind. watsa- zurückgehen und einem neupers. wah- entsprechen würden. — Nach meiner Ansicht ist das Wort auf die folgende Weise entstanden. Altind. watsa- wurde im Iranischen zu wasa-, Pahl. was. An dieses was (geschrieben vi) wurde das Diminutiv-Suffix -čak (২), neupers. Angefügt (vgl. بانچه "Gärtchen", دیگنچه "Töpfchen", پریگنچه "Knötchen"), wo dann aus was-čak: waččak — neup. پر entstand, das später erst zu wurde (vgl. Hübschmann. Persische Studien. S. 227).

Neupersisch بيرون. — Gegen Horn's Erklärung dieses Wortes (S. 58, Nr. 252) aus dwarja + ūn (nach Noldeke) bemerkt Hubschmann (Persische Studien, S. 33), dass man dann dērūu als lautgesetzliche Form erwartet und nach Horn, Nr. 545 bērūn dialectisch sein müsste. Alle Schwierigkeiten liessen sich lösen, wenn man элей arm. Физг anknüpfen könnte, woran ich sehon vor mehr als dreissig

Jahren gedacht habe. — Doch spricht dagegen Pahl. בל לברא = עלוי in der Inschrift des Königs Šahpuhr (vgl. diese Zeitschrift vi, S. 73), das, wenn nenp. ביל ברא = arm. בראור + Suffix -ān wäre, dann אילוי ווער היינונים = arm. ביל ברא שונים אינונים בילוים בילוים

Neupersisch پالودی (Hubschmann, Persische Studien, S. 36). — Hier dürfte am besten das griech. λοέω, λούω mit λουτρέν zur Vergleichung herangezogen werden.

Neupersisch ξέρις. — ξέρις , crschlaffen, verblühen' wird von Horn (S. 69, Nr. 313) auf die Wurzel mar 'sterben' bezogen. — Dies ist nicht richtig. Das Wort gehört zu altind. mlā 'welken, erschlaffen, weich werden' — griech. μαραίνω (vgl. μαρασμάς, ἀμάραντος), die sich zu einander ebenso verhalten wie griech. πτω, iran. ftā zu altindiran. pat. — Altind. mlāta- (oder vielmehr eine anzusetzende Nebenform mal-ta-) 'durch Gerben weich geworden' liegt dem armen. Inflethat, Haut, Leder' (davon Inflethat) 'ch ziehe die Haut ab, ich sehlachte') zu Grunde.

Neupersisch st. — Hübschmann (Persische Studien, S. 42) schreibt darüber "wird am besten mit Noldeke als neupersische Neubildung von pa und gāh "Zeit" gefasst" — Vullers (Gramm, ling. Persicae ed n. p. 286) hat: st. "dihuculo, mane" compositum e st. tempus matutinum" (our et praefixo un proprie significet "primo dihuculo". Das m st. steckende st. (für st.) ist nicht, wie ich bereits (vgl. diese Zeitschrift vn. S. 372) bemerkt habe = altpers. gā $\vartheta u$ , sondern ist auf die Wurzel altind. kās "siehtbar werden, erscheinem zu beziehen. st. ist direct = altind. kāsa- in sa-kāša-.

Neupersisch μερος (Horr, S. 78, Nr. 354). — Nach der Bemerkung Hersenmann's (Persische Studien, S. 45), dass μερος im Pahlawi als αρθος, im Armenischen als αρθορη, bei den Griechen als Περοίζης und bei Amman als Piroses auftritt, darf dasselbe nicht auf awest, paiti-randah- zuruckgeführt werden (vgl. diese Zeitschrift vm, S. 386, Note), sondern kann nur auf awest, pairi-randah- zurückgehen.

Neupersisch تند. — Horn (S. 89, Nr. 395) erklärt تند, sehnell, heftig, stark' aus vorauszusetzendem awest. twant- (= tuwant-) und stellt es mit توان zusammen. — Die Riehtigkeit dieser Etymologie wird von Hübschmann (Persische Studien, S. 48) mit Reeht bezweifelt. Ich beziehe تند auf die im Dhātupāṭha vorkommende Wurzel tund ćēṣṭājām, woraus ein altiran. tunda- sieh ergäbe.

Neupersisch چرب — چرب armen. هاهر Pahl. و wird von Horn (S. 97, Nr. 436) vorgebracht, aber nicht erklärt. Um wenigstens der Erklärung auf die Spur zu helfen, möchte ich den Eigennamen "Galba" (gallisch), der nach Surtonius (Galba 3) soviel wie "Schmeerbauch" bedeuten soll, zur Vergleichung heranziehen.

Neupersisch خرچنگ. — خرچنگ, Pahl. ولايان, Pahl. ولايان Pahl. ولايان ولايان المعالى ولايان المعالى المعا

Neupersisch خرمن — خرمن ,Ernte, Haufen geernteter Früchte' (vgl. besonders خرمن שבידה, qui peeuniam profudit, pauper, inops', خرمن گذا ,fruges accumulatae corum, qui spicas in agris derelietas colligunt') kommt bei Horn nicht vor. — Ich setze dafür ein altiran. harmana- = harp-man-a-, eine Weiterbildung von harp-man- an, das mit dem griech.  $\mathscr{E}o\pi r$ , altsl. sripu, altind. srui- (= srp-ni-) ,Sichel' zu verknüpfen ist.

Neupersisch , (zu dieser Zeitschrift vi, S. 186 und vii, S. 280). — Hubschmann bemerkt (Persische Studien, S. 67) , die Etymologie galt schon lange vor WZKM. 6, 187. — Ich frage nun: 1. Warum hat der 'gründliche' Horn, der seine Freunde und Gönner zu eitiren nirgends unterlässt, diese Etymologie nicht verzeichnet, und 2. warum hat Bartholomae, der die Correctur des Horn'schen

Buches las, ihn nicht darauf aufmerksam gemacht? Da das erste nicht geschehen, muss ich annehmen, dass Horn meine in vi, 186 niedergelegte Bemerkung über رسيدن, welche er doch gelesen haben musste, für falsch hielt, was seiner Urtheilskraft grosse Ehre macht.

Neupersisch رهی . — رهی, Diener' = Pahl. لعبون wird von Horn (S. 141, Nr. 637) auf رسیدن bezogen. Dies ist unrichtig, da das s in رسیدن aus dem inchoativischen -ska entstanden ist, welches im Neupersischen nicht in h übergeht. Zudem stimmt رسیدن micht zusammen. Pahl. لعبون stammt von تعالی ,Wagen' = awest. معالی verhält sich zu neupers. لعبون verhält sich zu neupers. هنو Pahl. هنو ,Weg' (= skr. rathjä-, Landstrasse') zu neupers.

Neupersisch (zoroastr.) ζερίς (vgl. Hebschmann, Persische Studien, S. 69). — Schon lange war mir klar geworden, dass awest. τενταιν. Ζείτ = arm. Ο ρειωθι und Ormizd den griechischen Κρόνος und Ζεός entsprechen und dass Κρόνος eine (im pelasgischen Munde vollzogene?) Umbildung von χρόνος (= χρ. Γον-ο-ς) ist. Interessant ist es nun, dass im Ψωωθωβηθη Εμβρουδογρή (Venedig 1842), S. 45 die Verse Ilias 1, 528—530:

ή και κυανέητιν έπ' δερύσι νεύτε Κρονίων άμβρόσιαι δ' άρα χαϊται έπερρώσαντο άνακτος κρατός άπ' άθανάτοιο ημέγαν δ' έλέλιζεν "Ολυμπον.

in folgender Weise übersetzt werden:

եւ կապուտակային յոնոր ակնարկետց Օլոււանեանն,

եւ ութանչելի աստուածույին վարդըն շարժեցան

յանմա՝, գլխոյ թեագուարին եւ մեծապես շարժեալ տատանեցառ իզիմպու։

Ther wird das griechische Kession direct mit Qpu. while wie übersetzt.

i Vgl. Veteres. Ler. Persico-Latinum II, p. 87, b. ,vox وهي et arab. غلام et arab. غلام et arab. غلام et arab. ورستند الله والمستندة et arab. ورستند والمستندة et arab. ورستند والمستندة et arab. ورستند والمستندة et arab. و

أ Ist awest عدير منه المعادية على المعادية المع

Neupersisch سارک .— Horn (S. 153, Nr. 689 und 690) hat بالله blos in den beiden Bedeutungen "Kopf" und "Schmerz", und es fehlt bei ihm سار sowie auch سار welche den Vogel "Staar" bedeuten. سار ist das skrt. šāri-, während سار dem skrt. šārikā entspricht, das gewöhnlich mit "Predigerkrähe" übersetzt wird. Jene Bedeutung von سار welche Vullers (Lex. Persico-Latinum II, p. 184 b) unter 5. angiebt, nämlich "arundo seu calamus intus cavus" dürfte auf altind. šāri- "Pfeil" = šara-, vgl. ناستان المناس (Horn, S. 237, Nr. 1063) zu beziehen sein.

Neu persisch سرڤين. — سرڤين, Mist' fehlt bei Horx. Das Wort hangt sieher mit dem altind. sakrt- zusammen Gleichwie altind. jakrt. ,Leben im Awestischen als jākar- (Zand-Pahlawi-Glossary)
— nenp. جگر auftritt, ebenso muss aneh für altind. šakrt- ein awest. sakar- vorausgesetzt werden. Vou diesem sakar- war ein Adjectivum sakaraēna- im Gebrauche, welches das Substantivum sakar- verdrängte. Dieses sakaraēna- ist das neupers. سرقین Das arab. سرقین ist von der Pahlawi-Form des neupers. سرگین ausgegangen, welche noch k statt des späteren g hatte.

Neupersisch شكفت. — شكفت. admiratio, stupor', dann "mirum, miraculum" fehlt bei Horx. Das Wort ist auf das awest. (Zand-Pahlawi-Glossary) skaptem "wonderful" — Pahl. פּנָשׁשּׁי zurückzuführen. Wegen neupers. k =altiran. k =ul. חבשים oder מפשים, awest. skenda-.

Neupersisch فروختن. — Horn bemerkt (S. 183, Nr. 824): فروختن — awest. fra + ways (Erweiterung von was). Die Etymologie stammt von Justi. Kurdische Grammatik, S. 190. — Bekanntlich erschien Justis Buch 1880. Nun steht aber bei Vullers, Supplem. Lexici Persico-Latini 1867. p. 90: fortasse verbum eum praep. في fra compositum est et ad rad. bactr. et sanser. vac loqui referendum, ut proprie significet edicere seu decernere pretium rei vendendae eoram emtore: Das 181 die berühmte auf Genanigkeit basirte junggrammatische: Forschung!

Neupersisch Studien, S. 85) gegen meine in dieser Zeitschrift v. S. 354 gegebene Erklarung, dass namlich arm. Impurut (bei Erisc, Faustos n. s. w.) ein altpers. kāra-pana- ausschliesst, ist nicht ganz richtig. Finden sich doch unter den in den ältesten armenischen Denkmälern vorkommenden mittelpersischen Lehnwörtern solche, die an das Neupersische mahnen, so grünnit, alepladiit, nugd?

<sup>\*\*</sup> Nach Hors is 136. Nr. 612 ist norpers  $\Rightarrow \Rightarrow = \text{awest. } argza$ , wobei er benocht. An Ableitung von awest \*\* \*\* asman\*\* "Schlachtreihe\*\* zu denken, verbietet d. Bedoortungsverschiedenheit! Hors bedenkt gar nicht, dass awest. argza-te Notpersischen  $\Rightarrow \Rightarrow \text{ergeben}$  wirde! Ich bleibe her  $\Rightarrow \Rightarrow \text{ergenon}$ - (vgl. Herschtasse e. o. 8 66)

Auch im Pahlawi erscheint manchmal w dort, wo man p erwartet, so z. B. in ρε neupers. λο, dessen Verbum ρε nur auf altpers. hrap = altind. sarp, ἔρπω, serpo und nicht auf altpers. rab (wie Hübschmann a. a. O., S. 67 thut), das nur = altind. rabh sein könnte, zurückgeführt werden kann.

Neupersisch کیک .— کیک ,Floh' fehlt bei Horn. Das im Auslante nach ai stehende ک beweist, dass das erstere aus at hervorgegangen ist. Ich setze daher eine altiranische Form katuka- an, die ich auf das altind. kaṭu-,stechend'(vgl. kaṭu-kīṭa-, kaṭu-kīṭaka-,Mücke') beziehe. — Das altind. ṭ macht keine Schwierigkeiten, vgl. څوی (ben S. 173) und نی (Horn, S. 237, Nr. 1060).

Neupersisch قال بخال, clamor altus, vociferatio' felilt bei Horn. Ich führe es auf ein vorauszusetzendes altpers. garda- zurück, von awest. gard = ,heulen', einer Weiterbildung von gar.

Auf ein altpers. gard = awest. garz = altind.  $gar\acute{g}$  darf قال nicht bezogen werden, aus Gründen, die ich oben S. 81 ماليدن dargelegt habe.

Neupersisch לאומדט. — Dass לאומדט zur Wurzel mar (= smar) nicht gehören kann, habe ich bereits in dieser Zeitschrift (vm. 8, 97) ausgesprochen. Nun bemerkt Hubschmann (Persische Studien, 8, 95) mit Recht, dass das Pahl. מול היי afghan. gumāral, armen. quadimpte durchgehends gu im Anlaut zeigen, dass daher ein Zusammenhang mit wi + smar nicht vorhanden sein kann. Mit dem armen. quadimpte mochte ich altsl. gumino "horreum" vergleichen (Miklosien. Lex. palaeosl.-graeco-latinum, p. 149 a).

Neupersisch (arab.) οκαφών – Darüber schreibt Hork (S. 220, Note 1): "Irgend Jemand hat, wie mir Herr Prof. Noldeke sagt, irgendwo (die Stelle war augenblicklich nicht aufzutinden) das als arabisch geltende  $medh\bar{u}s$  "sinnlos" für ein persisches Wort «V' mad  $\pm h\bar{u}s$  "Verstand. Sinn") erklärt.' Die betreffende Stelle ist wahrscheinlich Vullers, Lex. Persico-Latinum n. p. 1151, a. wo man lesen kann: "apud Persas « $\bar{u}s$ » pronuntiatur, significatione "amens.

sensibus alienatis, mentis suae non compos' (بى ھوش): ef. Bostān ed. Grar 131, 7 et 18. — Dort steht مدھوش حيران وبيہوش — Man sicht, dass Horn, der Vullers Lexikon gehörig abgeschrieben hat, doch in ihm nicht gauz zu Hause ist.

Uebrigens wiederhole ich das, was ich in dieser Zeitschrift vm. S. 92 unter بيشتر بيش bereits gesagt habe.

Neupersisch ميز بين بين Tisch, Bewirthung' kommt bei Horn nicht vor. — Ich halte es für ein Lehnwort, hervorgegangen aus dem latein. mensa (gesprochen měsa, měza).

Neupersisch نهار. — Hebsenmann (Persische Studien, S. 103) schreibt darüber: "nach Salemann (غارة بنام "fasten" von nazurdan "nicht essen"?" — Dies ist ganz unrichtig. ناهار بنهار نهار الهار نهار (an-āhāra-), was schon Vullers (unter اهار Lev. Persico-Latinum 1, p. 59, b) gewusst zu haben scheint.

Neupersisch نبنان — نبنان Krokodil kommt bei Horn nicht vor. Das Wort ist bekanntlich als تناس ins Armenische übergegangen. Im Pahlawi wird die Form nisang eitirt (vgl. Justi, Bundehesch-Glossar, S. 219, a). Justi meint, نسن stehe fehlerhaft für نسنان Diese Ansicht kann ich nicht theilen. Ich sehe in نسنا die altere Form des neupers نبنان die uns belehrt, dass das neupers. h aus s (= altind. s und grundspr k) hervorgegangen ist. Ich construire für نسنان – نبنان ein altpers. nasainga- (von nas), in der Bedeutung des awest. nasista-, ebenso gebildet wie خبینان = einem voranszusetzenden altpers. kareniga- (vgl. skrt. karkata-, griech. zzzzlozi).

niγōšaγ = neupers. نيوشيدن ist, so kann es nicht anch = نيوشيدن sein und dieses ist daher von baluč. niγōšaγ zu tremmen.

Neupersisch و, — Von و, wird bei Vullers unter 2. die Bedeutung ,ealor' (قرمی وحرارت) angegeben. Obschon dafür kein Beleg aus der Literatur vorliegt, ist diese Angabe dennoch richtig, da neupers. ש mit dem armen. ש und dem altslav. varu κατυ κατυ , κατιτειν (Μικιοsιαι. Lex. palaeosl.-graeco-latinum, p. 56), sich deckt. — Das Wort و kommt bei Horn nicht vor. Von , aus erklart sich auch بریان, welches Hübschmann (Persische Studien, S. 27) Schwierigkeiten bereitet, da es vom skrt. bhrýģati aus nicht erklart werden kann (vgl. diese Zeitschrift v, S. 185).

Neupersisch ورسيع, -- ورسيع, tectus domus' kommt bei Horn nicht vor. — Ich stelle das Wort zu dem altind. warnan- "Höhe, das Oberste; Oberstäche; das Aeusserste, Spitze' und dem altslav. rrihu. Wegen neupers. س = altem. š vergleiche man neupers. خرس = awest. aręšha- (Horn, S. 105, Nr. 477).

Nenpersisch emig. — emil (= emis ) ist ,vinum ex aut cum succo cerasorum appronianorum confectum'. ebenso auch turkisch) ist serb. rišnja, bulgar. rišni. lit. ryszna, rum. rišna, neugriech. βίσηνεν, βισηνελ (Μικιοsicn, Lex. palaeosl.-graeco-latinum, p. 65), althochd. wihsila, mittelhochd. wihsel ,Weichsel'. Im Armenischen. mit dem mau vor allem eine Uebereinstimmung erwartet. da die Urheimat der Kirsche im westlichen Asien. zwischen dem Kaukasus und dem mittelländischen Meere gesucht werden muss, heisst die Weichselkirsche pm.

Neupersisch هاله. — هاله homo pravus, seditiosus (مفتن وبدذات fehlt bei Hors. Ich finde in demselben das awest. haredis (Stamm = haredis). Spiegel (Aresta-Comm. 1, S. 74) und Justi (Zend-Wirterb.) übersetzen es mit "Feindschaft"; der erstere stellt es mit dem altind. sridh- zusammen. Dass in haredis die Bedeutung des neup. هاله stecken muss, dies beweist die Erklärung der Huzwaresch-Uebersetzung: موال الموالية والمهالية و

Mensch, der keinen Lehrer annimmt'. Ganz unrichtig bezieht Horn (S. 109, Nr. 492) mit West das awestische haredis auf neup. Le Wunde, Spitze, Geschwätz', was lautlich ganz unmöglich ist. Sehr schön nimmt sich dazu die höchst naive Bemerkung aus: "Die Bedeutung der awestischen und mittelpersischen Worte ist unsicher; ebenso die Grundbedeutung des neupersischen." — Ich möchte doch wissen, zu welchem Zwecke Horn den ganzen, völlig nutzlosen Artikel in sein Buch aufgenommen hat.

Neupersisch هن — هن (feldt bei Hors) wird als 'gratia' favor' erklärt und durch einen Vers aus Rüdagī bestätigt. Dieser Vers lautet:

Zu vergleichen sind altind. sani- Geschenk' und awest. han "würdig sein, verdienen", und dann auch "würdig finden, gewähren", altind. san "erwerben, als Geschenk empfangen", dann auch "schenken".

Neupersisch هنگی. — Unter den zahlreichen Bedeutungen, welche diesem Worte zukommen, wird von Vullers auch unter 6. "populus, tribus, exercitus" (قوم وقبیله ولشکر وسپاه) angeführt, — Vullers eitirt sie blos auf die Autorität der einheimischen Lexica, ohne Literaturnachweis. Das Wort muss aber in dieser Bedeutung existiren, da es mit dem altind. söghas "Schar. Haufe, Menge" sich deekt,

Armenisch שוושף, — שוושף "Vordertheil", davon שוושף "vor" habe ich für ein semitisches Lehnwort gehalten und mit hebr. באיז

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Wie ich sehe, hat Jesit Leanisches Namenbach, S. 496) amit awest, bann "Wurder verglichen" Meine Etymologie war schon lange vor dem Erscheinen des Justi'schen Werkes in dergeschrieben.

zusammengestellt. Dies ist unriehtig. wn.mf ist aus wn + mf, vor dem Auge' (vgl. griech. πρόσωπον, ἐνώπιον) zu erklären. mf = altind. akṣi-, awest. ašhi- erklärt sich wie mpf = altind. rkṣa-, awest. arṛšha-. mɪˌpf gehört nicht zu altind. akṣi-, awest. ašhi-, sondern zu mfū, lit. akis, altslav. oko, lat. oculus. Interessant ist es, dass mfū, akis, oko, oculus die Wurzel ak, akṣi-, ašhi-, mf dagegen die Wurzel ak voraussetzen.

Armenisch fung. — Hübsehmann (Persische Studien, S. 25) scheint armen. fung für identisch mit altpers. wahana- = altind. wasuna-,das Wohnen' zu halten. Dem kann ich nicht beistimmen. fung scheint ursprünglich nichts anderes als "Eremitage' zu bedeuten (vgl. funglich, fungspung) und mit dem altind. wana-, Wald' identisch zu sein. Erst später bildete sich die Bedeutung von "Hospiz' und dam jene von "fester Wohnsitz'.

Armenisch шемир. — шемир (омир) "anderer, fremd" ist, so weit ich sehen kann, bis jetzt nieht erklärt worden. Es ist = altind. antura-, got. an Jar, lit. antras, altslav. vutoru. Arm. ше (o) für an, wie in шеминь С (общив С) = altind. aúg, шеб (об) = lit. angis, lat. anguis.

Pahlawi عند. — Dieses Wort, welches das Pahlawi-Pazand-Glossary iv (Hosnangji-Haug, p. 3) durch firer — neupers. گنده triticum' übersetzt, wird ag gelesen (vgl. auch Justi, Glossar zum Bundehesch, S. 70. a). wurde aber bisher noch von Niemandem erklärt. Ich erblicke darin das arab. خت granum frumenti'. Das Wort ist also nicht ag, sondern hab zu lesen.

Pahlawi prastan. — Dieses Wort wird in Anquetil du Perron's Glossar als — with citirt (vgl. Justi, Bundehesch-Glossar, S. 99, a).

Justi schreibt darüber: پرستو, parçtan. Scheint auf einem Missverstandniss zu berühen. da offenbar das neupers. پرستو "Sehwalbe" gemeint ist." — Diese Bemerkung halte ich nicht für richtig. Ich sehe in prastan einen Schreibfehler für prastar, das nichts anderes ist, als das skrt. prastara- "Stein", so dass statt prastan — نسخت gelesen werden muss. Indisches (für Pahlawi ausgegebenes) findet sich sonst noch bei Anquetil du Perron, so z. B. awras — سنخت (Justi a. a. O., S. 67, h — اورس skrt. uras ist. Manche Pahlawi-Worte berühen auf argen Verlesungen, so z. B. advar — اورس (vgl. Justi a. a. O., S. 58, a). Hier wurde سواد (vgl. Justi a. a. O., S. 54, a). Offenbar ist sowohl advar als auch atwar aus dem Pahlawi-Glossar hinauszuschaffen.

Parsisch بتيت (Horx, S. 289, Nr. 167). — Dieses Wort erscheint bei Vullers (Lev. Persico-Latinum 1, 190, b) unter der Form بتيبا poenitentia' (offenbar aus پتيتا verschrieben) und durch einen Vers aus مير نظمي belegt.

Altpersisch: Aspaćanah. — Horn (S. 19, Nr. 77 und S. 322, Spalte 2) gibt den Namen Aspaćana- an. Hebschmann verbessert diesen Schnitzer nicht. Der Name lautet N. R. d, i Aspaćanā und ist Nomin Sing. des Stammes aspa-čanah- = altind. aśwa-ćanas- ,an Rossen Gefallen habend. — Ein gleicher Schnitzer liegt vor in wīda-farna- (S. 181, N. 808 und S. 323, Spalte 3) statt wīdafarnā, Nomin. Sing von nīdafarnah-, vgl. diese Zeitschrift vin, S. 192 und Hebschmann, Persische Studien, S. 83

Eingeschobenes n (zu dieser Zeitschrift vm. S. 285). — Lehrreiche Fälle für diese Erscheinung sind: neup. عنبنه = arab. عنبسه stratum, was wir "Teppich" nennen. Das Wort entstammt dem griech. تنبائو Der Tabak heisst im Neupersischen "تنبائو ein Tabakraucher". — Daueben kommen unzählige Worte sowohl im Persischen als auch im Arabischen vor, in welchen die Silben taba, tafa sich finden

FRIEDRICH MULLER.

Beleuchtung der Bemerkungen Kühnert's zu meinen Schriften über das nestorianische Denkmal zu Singan fu.

Von

## Dr. Johannes Heller S. J.

Alle, welche Kühnert's Besprechung meiner Aufsätze über die chinesisch-syrische Inschrift zu Singan fu (oben S. 26 ff.) gelesen haben und die Billigkeit des "Audiatur et altera pars" auerkennen, bitte ich, auch diese meine Gegenbemerkungen ihrer Aufmerksamkeit zu würdigen.

Im Interesse meiner Vertheidigung gegen Krhnert's ungerechte Angriffe bin ich leider genöthigt, eine für ihn wenig günstige Gegenkritik zu üben.

Ich besitze von Kühner zwei Briefe. In dem einen fragt er mich um die Gründe für meine Erklärung eines im syrischen Texte stehenden chinesischen Wortes, das ich bis auf Weiteres fap-schi wiedergegeben hatte. Ich freute mich aufrichtig, einem Sinologen, von dem ich bis dahin nichts gewusst hatte, in der Nahe zu begegnen und erhoffte von ihm Aufschlüsse über Manches, worin nur ein Sinologe sicheren Bescheid wissen konnte. Als ich aber die Grunde für meine Conjectur seiner Beurtheihung vorlegte, erwiderte er in einem derartigen Tone und zugleich in einer für die betreftende Schwierigkeit so wenig befriedigenden Weise, dass mir die Lust verging, die Correspondenz fortzusetzen.

In meinem Briefe hatte ich ihm unter Anderem ansdrücklich gesagt, dass ich vom Chinesischen nichts verstehe. Er macht Wiener Zeitschi f. d. Kunde d. Morgeul IX. Bd. 21

sich daher einer argen Ungerechtigkeit schuldig, wenn er in seiner Kritik von mir in einer Weise spricht, dass der Leser denken muss, ich sei ein Kenner des Chinesischen, aber mit sehr sehülerhaften Kenntnissen ausgestattet. Ich bin kein Kenner des Chinesischen, und habe nirgends den Anspruch erhoben, als solcher zu gelten. Dies habe ich an zahlreiehen Stellen, wenigstens indirect, gesagt: die Uebersetzung der grossen Insehrift gebe ich nach Wylle und die kurze Insehrift Han Thaihoas vom Jahre 1859 nach Professor von der Gabelentz, wie ich ausdrücklich angemerkt habe: in einer Sitzung des siebenten Orientalisten-Congresses erklarte ich öffentlich meine Unbekanntschaft mit dem Chinesischen: endlich hat Kruneur selbst, laut seines zweiten Briefes an mieh. meine Angabe hierüber zur Kenntniss genommen. Diesen Umstand seinen Lesern deutlich zu nennen, dazu war er strenge verpflichtet. Allein, wenn er das gethan hätte, so wäre ihm die schöne Gelegenheit entgangen, mich als Stümper im Chinesischen hinzustellen und wegen .Sprachwidrigkeiten mit mir ins Gericht zu gehen.

Aber, wird man hier fragen, wenn du Chinesisch nicht verstehst, warum wagst du dich an die Bearbeitung der chinesischen Inschrift? Darauf diene Folgendes zur Antwort.

Ich hatte mich geraume Zeit früher mit der Geschichte der Auffindung und Erklarung der nestorianischen Tafel und mit der Frage über ihre Echtheit beschäftigt und mich dabei überzeugt, das bei dem Mangel an getreuen Copien, und bei der Unkenntniss über die wahre Gestalt der Schrift, zunachst der syrischen, eine Entscheidung der Frage unmöglich sei. Die hassliche syrische Schrift auf dem Ectypon bei Kirchen und auf dem sogenannten Facsimile der Pariser Nationalbibliothek (wovon mir aber nur die Reproductionen bei Parimen und Dabry de Timersant zu Gesichte kamen schienen mir nur geeignet, die Bestreiter der Echtheit in ihrem Urtheil zu bestarken, und ich fand es begreiffich, wenn Stanislas Jellen bei dem Anblick der modernen chinesischen Schrift unglaubig

<sup>1</sup> Zei Sheir 103 and 95

den Kopf schüttelte. Als ieh später einen Abklatsch der ganzen Inschrift vom Grafen Bela Szechenyi erhielt, fand ich ganz neue Dinge: vor Allem die schöne Estrangeloschrift, ganz genan im Schriftcharakter des 8. Jahrhunderts. Zugleich bemerkte ieh bei näherer Einsieht in den syrischen Text, dass nicht blos von Kircher, sondern auch von Assemani, Wylie und Pauthier zahlreiche Unrichtigkeiten über die Inschrift und deren Inhalt in Umlauf gesetzt worden seien und dass es der Mühe werth wäre, den Gegenstand abermals zu untersuchen. Mir war es zunäehst um den syrischen Theil der Inschrift zu thun; für das Chinesische glaubte ich einfaelt auf die Arbeiten Visdelou's, Bridgman's und Wylle's verweisen zu können. Aber während der Arbeit bemerkte ieh, dass zum vollen Verständniss maneher Punkte des syrischen Textes auch Rücksiehtnahme auf die entsprechenden chinesischen Stellen nöthig sei, und zu diesem Zwecke wandte ich mieh an bewährte Sinologen. Ieh erhielt Aufschlüsse u. a. von Dr. Pfizmaier, besonders werthvolle von Professor von der Gabelentz, sowie vom ehinesisehen Gesandtsehaftssecretär Tscheng Kitong, der mir einmal fast zwei Stunden Zeit schenkte. Ueberhaupt kamen mir diese Herren mit jener liebenswürdigen Freundlichkeit entgegen, wie sie gewöhnlich nur bei wahren Gelehrten zu finden ist. Daraus erhellt auch, dass die von Kunnert an mir bespöttelte antedilnvianische Gelehrsamkeit nichts anderes ist, als was ieh von jenen Gelehrten entlehnt habe, wie weiter unten noch öfter im Einzelnen sich zeigen wird.

Als unbillig muss es bezeichnet werden, wenn über Schriften, die zehn, beziehungsweise neun Jahre alt sind, in so absprechender Weise geurtheilt wird, über Schriften, in denen den Fachgelehrten Probleme vorgelegt und zu deren Lösung Versuche gemacht werden. Selbst wenn Kuhseri's Vorwürfe richtig waren, musste er, wenn er sie aussprechen wollte, bedenken, dass ich in der Zwischenzeit weiter geforscht habe und manche früher vorgebrachte Hypothesen jetzt selbst nicht mehr aufrecht halte. Dass er mir Zurechtweisung ertheilt über Unkenntuiss dessen, was Hirru nach mir gesehrieben

hat. mass als höchst sonderbar erscheinen. Denn was in Hrrth's Buch Neues und Richtiges steht, hat Kennert vor dessen Erscheinen ebensowenig gewisst wie ich, und was er daraus gelernt hat, habe ich zur selben Zeit wie er darin gelesen. Ich gestehe, dass ieh aus dem vortrefflichen Buche Manches gelernt habe. Ueberhaupt habe ich mir nach und nach zu vielen Stellen meiner Abhandlung Berichtigungen gesammelt; aber zu keiner dieser verbesserungsbedürftigen Stellen hat Kruxerr Etwas zu bemerken gefunden, zwei unbedeutende ausgenommen,2 während seine Angriffe auf andere Stellen nur das eine Resultat haben, dass er sich selbst Blössen gibt, Kurz vor dem Reindruck meiner Abhandlung bin ich darauf gekommen, dass meine Behauptung: "Keiner der genannten (Glaubensboten) kam aus Syrien' einer Einsehrankung bedurfe, die Berichtigung konnte ich aber nur mehr in einer Fussnote anbringen durch Hinweis auf eme Anmerkung Noldeke's zu Tabari — was Kunnert natürlich nicht beachten durfte, um mir in seiner Weise ein Privatissimum uber Syrien halten zu können.1

Zur Beleichtung der Kunner'schen Bemerkungen muss vor Allem hervorgehoben werden, dass das Selbstbewusstsein und der siegesgewisse Ton, wodurch auf die Leser Eindruck gemacht werden soll, um so über angebracht sind, als der Kritiker die Dinge, über welche er spricht, nicht genau sich angesehen hat. Eine andere Erklärung seiner Missgrifte und Unrichtigkeiten steht mir nicht zu Gebote, da ich mir weder erlaube, ihn für einen schlechten Sinologen zu halten noch denken kann, dass ir mir absiehtlich Unrecht than wollte. Er selbst

More Volchelbung erschien im Januar 1885; von dem im Laufe desselben der sein erst geheiner Buche Chron und the Louina Orient erhielt ich zuerst Kenntsselben des Sexives Bospischung in der Orient Monares, heißt zur den Orient XI 1885—248 ft. 278 ft.

Be aglich meiner von Kerrers entiennten Ableitung des Wortes "Bonze" einer Februssetztutz von 🛨 mag Keinsenr Reent haben

Zerscheite 113

A Verloge, courd are relies 20 Molo, Convent hat any veraliteten und schrieben generation. Ar water a gleiche befoldernam abgeschrieben. Das Beste und Vollstund generation. Symphologie av a der brogst von Norderke

hat es mir leicht gemacht, die Richtigkeit meines Ausspruches zu beweisen. Vorderhand nur ein Paar Beispiele in minder wichtigen Dingen. Von Wylle sagt Kühnert (S. 39), dass er das fragliche Wort fap-schi liest und es somit für chinesisch hält; aber an der Stelle, auf die Kuhnert verweist, konnte er sehen, dass Wylle in Lesung und Erklärung des für syrisch gehaltenen Wortes papaschi mur Assemani folgt. - Ein Urtheil, welches in Wahrheit, auch nach der von Kühnert citirten Stelle, nur G. von der Gabelentz ausgesprochen hat, legt er diesem und Schlegel in den Mund S. 36). — Eineu weiteren schlimmen Streich hat ihm seine Flüchtigkeit gespielt S. 37, wo es heisst: ,Zunächst sei bemerkt, dass 大師 .grosser Lehrer' (Hoherpriester [?]) ein Synonym für 法 師 oder 禪 師 ist'. Es solltc heissen: ein Synonymum für 法 師 im Gegensatz oder zur Unterscheidung von 禪 師, d. h. ein Synonymum für das erstere, aber nicht für das zweite. Kühnert hat also bezüglich des zweiten verglichenen Compositums aus Eitel's Handbook genau das Gegentheil von dem abgeschrieben, was darin steht. Abgeschrieben hat er aus der ersten Auflage, deren Wortlaut bei flüchtigem Lesen leichter irreführen kann, beim Abschreiben aus der zweiten Auflage wäre der Missgriff doch kaum möglich gewesen; sein Citat gibt aber die Scitenzahl der zweiten Auflage, welche stark verändert ist. Es ist überhaupt zu rügen, dass Künnert nicht angibt, nach welcher Auflage er eitirt Kuhnert kann sich nicht berufen auf S. W. Williams' Syll. Dict. s. v. 育市 (1874. p. 7584), da er nur Eirel citirt, und die Gleichstellung der Ausdrücke bei Williams und Eitel (s. v. upadhyāya gegen Ende) keineswegs für das 8. Jahrh., sondern erst für die Neuzeit gilt (now-a-days), da überdies diese Titel jetzt Geistlichen auch der niedersten Stufe, nicht dem "Hohenpriester" als solchem allein zakommen.

Eine grosse Ungerechtigkeit muss ieh darin constatiren, dass tach Kühnert's Darstellung meine beiden Aufsätze kein einziges positives für die Wissenschaft brauehbares Resultat aufweisen, obgleich ich mehrere erhebliche und gut bewiesene Thatsachen festgestellt habe, welche Niemand vor mir erkannt oder vorgelegt hatte.

Das Urfheil über eine Schrift ist doch gewiss ein ungerechtes, wenn das Gute in derselben vollständig verschwiegen wird.

Noch grösserer Ungerechtigkeit macht sich Kühnert dadurch schuldig, dass er mehrere von mir richtig gestellte Dinge erwähnt, aber nicht als von mir zuerst gefundene, sondern so. dass der Leser denken muss, sie seien seine Entdeckungen, und er spreche sie aus, um einen Irrthum meinerseits zu berichtigen.

Die grösste Ungerechtigkeit aber liegt darin, dass er öfter meine richtige und klare Darstellung verdreht und mir Falsches unterschiebt und dann das, was ich eben dort wirklich vortrage und was er nur von mir gelernt haben kann, als seine Entdeckung gegen mich vorbringt, um den mir angediehteten Irrthum zu widerlegen. Was ich hier sage, wird man kanm glauben wollen; und doch spreche ich die lautere Wahrheit.

Besonders charakteristisch ist die Rüge, welche S. 26, Note 2. lautet: .Wann wird man endlich dahinkommen einzusehen, dass . nicht zu den Stadtenamen gehören? ... ebensowenig darf man Si-an fa sagen. Gegen wen wird denn hier raisonnirt? Offenbar gegen mich: der Leser mass wenigstens vor Allem an mich denken, da gerade oberhalb dieser Note dreimal meine Schreibung Si-ngan fu steht. Wollte er mich von dieser Rüge ausnehmen, so musste er anführen, was er bei mir gelesen hat,2 nämlich: Der Name wird auch oft Sian fu oder Sigan fu geschrieben und gesprochen: die Silbe fu gehört eigentlich nicht zum Namen, sondern bedeutet Stadt (ersten Ranges). Ueberdies konnte KURNERT bei mir sehr oft dem Namen Singen Johne fus begegnen. z. B. Zeitschrift, S 81, Z 20, S, 82, Z, 10 v. u., S, 84, Z, 10, S, 90, Z 7, 12 u. s. w. Dennoch gehore ich zu denen, welche noch nicht dalungekommen sind, einzuschen, was fu bedeutet. Zu meinem Troste befinde ich imch dannt in sehr guter Gesellschaft, denn ich konnt gleich ein Dutzend der besten Sinologen anführen, auf die

<sup>\*</sup> Hervorkelang due h Speridruck ist überall von mir, wo nicht das Gegenteenlet en det eind

<sup>1</sup> Zeli herr So Note !

seine Zurechtweisung Anwendung findet: es wirkt nur komisch, wenn ein verhältnissmässig junger Sinologe Gelehrte, von denen er noch recht viel lernen kann, schulmeistert, weil sie noch nicht so weit gekommen sind, einzusehen, was fu heisst. Henri Havret S. J. in Zi-ka-wei bei Schanghai, der soeben eine phototypirte Reproduction der ganzen Inschrift, als ersten Theil einer Arbeit über dieselbe, herausgegeben hat (Variétés sinologiques, Nr. 7), hätte zuerst bei Ki hnert in die Schule gehen sollen, um zu lernen, dass es ein grosser Schnitzer ist, gleich auf dem Titelblatt Si-ngan-fou zu schreiben. Ja. selbst Ниги, ,ein sorgfältiger, gewiegter, umsichtiger und strengkritischer Forscher', ist noch nicht so weit im Chinesischen, um einzusehen, was fu heisst: er darf nicht Sian-fu sagen', und sagt es doch. Da K(nner im Stande ist, dies letztere in Abrede zu stellen, so muss ich ihm zuvorkommen und einige Stellen anführen. Hirth, China and the Roman Orient, p. 178: Chang-an-fu; 285: Lo-yang-fu; ebenda Note Si-an-fu; 5: sogar city of Hsi-an-fu; 12, 78, 286, 292; Hsi-an-fu; 312; K'ai-fêng-fu.

S. 35 identificirt Kunnerr die Namen 及 然 (so!) und 葉 (so!) 利 mit dem Namen ,Gabriel. Dass er diese Identität nicht selbst entdeckt, sondern von mir genommen hat, wird abermals ganz verschwiegen; es kann dies aber so klar als möglich nachgewiesen werden. Fürs erste kann er diese Thatsache nur bei mir gefunden haben. Denn vor mir hat Niemand geahnt, dass in den angeführten chinesischen Wörtern der Name Gabriel steckt. Meine Vermuthung dieses Sachverhaltes und meine Hoffnung, durch Anwendung der altehinesischen Aussprache ihn zu finden, bestätigten sich, als mir G. von der Gabeleniz die alte Aussprache der Zeichen augab. Kenner gibt sieh, durch Beisetzung der Aussprache im Kantonand im Hakkadialekt, desungeachtet den Anschein, als ob diese Entdeckung ihm zu verdanken wäre. Den stärksten Beweis aber dafür, dass Kunxent sich hier nur mein Eigenthum im Stillen augeeignet hat, liefert er selbst durch zwei arge Missgriffe. Entweder hat er die betreffenden Stellen der Inschrift nur oberflächlich angesehen, oder, was wahrscheinlicher ist, er hat von meiner deutschen Umschreibung

der chinesischen Lante auf die entsprechenden Schriftzeichen nur gerathen, und dabei falsch gegriffen, indem er 然 statt 烈 und 葉 statt 菜 nahm, wobei er nicht gemerkt hat, dass das erstere irrige Zeichen nicht (kep) li, wie er schreibt, sondern (kep) žân, kanton. (kep-iin, alt (kep-inien lantet und somit unmöglich Vertreter von 'Gabrielt sein kann, und dass das andere Zeichen mit seiner Aussprache pap ebensowenig zur Umschreibung von 'Gabrielt geeignet ist.

S. 37 f. steht ein weiteres Beispiel, wie Kühnert es versteht, mit meinen Forschungsergebnissen zu prunken und mit denselben mich in den Schatten zu stellen. Er gibt zuerst die bei mir zu lesende Uebersetzung des Patriarchentitels aus dem Chinesischen und die aus dem Syrischen, und fährt dann fort: "Zur Uebersetzung des Chinesischen muss nun bemerkt werden: So wie 知 府 = .Präfeet . ist. ist 知東方之景衆=.Katholikos\*1 und nichts mehr und nichts weniger. Doch gemach! Wörtlich heisst das Chinesische: Chef der ehristlichen Gemeinden des Ostens'. Darum ist der Ausdruck, genau genommen, nicht = ,Katholikus' schlechtweg, denn die Armenier hatten und haben auch einen Katholikos, und auf diesen passt die chinesische Bezeichnung keineswegs; es ist darum auch unrichtig Kenverr's Beisatz: "niehts mehr und nichts wenigert: denn dem Gesagten zufolge ninss es heissen 💳 "Katholikus der Ostsyrer : حدستار - Orientalen ) Doch vor Allem die Frage: Woher weiss Kenyrna, dass in den angeführten chinesischen Worten der Beschof von Scheucia-Ktesiphon gemeint ist, der eben den Titel Katholikos führt? Antwort: Von mir, und mir von mir. Alle Erklärer der Inschrift verstanden unter den Christengemeinden des Ostens die Christen Ostasiens, und darum konnte es ihnen nicht in den Sinn kommaen, deren Oberhaupt Norgshu für eine Person mit dem Patriarchen and Katholikus Ḥuāmsō zu halten. Ich habe zuerst nachgewiesen, dass Ningshu, alt Nangschu, der Patriarch [Jnānīšō' des syrischen Textes ist, und dass das Chinesische in seiner Weise dessen althorkommlichen Titel wiedergibt: Catholicus Patriarcha orientis,

<sup>3</sup> Von Krinseld unferstrehen

oder: Catholicus Patriarcha orientalium populorum (bei Asseman B. O. 111, 2, an vielen Stellen); vgl. "Mar Shimoon, Catholicos and Patriarch of the East (Badger, The Nestorians 1, 376). Also meine Entdeekung ist es, die er sich da aneignet und auf Grund deren er zu meinem Texte, wie als Correctur einer Unrichtigkeit, hinzufügt: "... nichts mehr und nichts weniger", und dann als seine angeblich richtigere Uebersetzung hinsetzt: "Zur Zeit als der oberste (!) Patriarch Ningshu Katholikos war". Was gibt denn hier Kühnert Neues und Besseres? So wie es einerlei ist, ob ich sage: damals war N. N. Präfect des Kreises N., oder: damals stand N. N. au der Spitze des Kreises N., ebenso ist es dasselbe, zu sagen: damals stand Patriarch Nangschu an der Spitze der Ostsyrer, oder: damals war der Patriarch N. Katholikus (der Ostsyrer). Wozu tadelt also Kühnert meine Worte, wenu nicht zu dem Zweeke, mieh vor den des Chinesischen unkundigen Lesern blosszustellen?

S. 38 ff. stehen viele seltsame und einander widersprechende Behauptungen. Ich will nur etliche Beispiele ausheben. Curiosa sind u. a. der .oberste' Patriarch und die .Kirchenväter' (S. 34, 37), letzteres eine sonderbare Uebersetzung der bei Eitel (1. Aufl.) s. v. stharira stehenden Worte: ,the first fathers of the Buddhist Church'. — ,主 僧 bedeutet Abt' Aber bei Eitel (s. v. rihärasrāmin), von wo Kehnert entlehnt hat, steht 寺 主, oline 僧, das ja nicht zum Amtstitel gehört. — Abt bei den Buddhisten . . . also (?) Bischof. Für diese Bedeutung Bischof wird nun gar noch Eiter (a. a. O.) citirt, wo nur zu lesen ist: .lit. superior of a rihāra. Abbot (or abbess). - , Wenn nun 法主僧 den (obersten) Patriarchen bedeutet, so (?) wird 法師 zweifelsohne eine kirchliche Würde bedeuten (wegen fa??) . . . Dies kann nur (?) der Vicar des Katholikos für China sein.' -Der dritte Absatz (S. 38) ist ganz sinulos, wohl infolge eines Druckverschens. — Im folgenden Absatz ist 寺僧 Mönch; 大 秦 [ ] aber, was somit nur .svrischer Mönch heissen könnte. 1st für Kunnert auf einmal der Amtstitel des Ching-Cheng. S. 38 wird 寺僧 mit .Mönch: S. 41 in demselben Texte mit .Priester der Tempel übersetzt, was doch etwas ganz Anderes ist. — Ein

anderes logisches Kunststück leistet Krinert S. 37 (womit S. 42 zu vergleichen): 法 師 heissen auch jene buddhistischen Geistlichen (also eine Mehrheit), welche mit der Unterweisung des Volkes in der Lehre betrant wurden' (crste Pramisse): weiter sind zwei andere Wortverbindungen (von denen man aber nicht weiss, was sie hier zu thun haben), Titel aller buddhistischen Priester (also wieder eine Mehrheit), denen das Lehren gestattet ist und die Aebte (noch nicht sind, aber) werden können' (zweite Prämisse); daraus wird nun (mit welcher Logik?) der Schluss gezogen, "dass fa-ssy sieher (natürlich sicher!) eine kirchliche Würde von keineswegs untergeordneter Bedeutung bezeichnet'. Fa-ssy, eine Bezeichnung derjenigen, welche Aebte werden können, ist somit (?) eine kirehliehe Würde von keineswegs untergeordneter Bedeutung. Hat man bis S. 12 gelesen, so erscheint diese Schlussfolgerung noch mehr eingeschränkt und präcisirt: fa-ssy bezeichnet nunmehr den, dem in China die .oberste Lehrgewalt (法師) zufällt, gemäss der er einzig berufen war u. s. w. Hienach also können nicht mehrere, sondern kann nur einer in ganz China den Titel fa-ssy führen.

S. 27 und 29 lässt mich Kunert folgende Ungeheuerlichkeiten sagen: Tha-thsin (so!) "Tempel", "römischer Tempel", "christlicher Tempel"; Ta-thsin "Religion", "römische Religion"; Tathsin "römisches Reich". Während ich in Wahrheit behaupte, Tathsin sei der ehinesische Name des römischen Reiches, lässt mich Kunert behaupten, Tathsin sei auch so viel wie Tempel, römischer Tempel, und wiederum bedeute dasselbe Wort: "Religion"; Tathsin heisse auch so viel als "christlich". Bevor man jemand einen derartigen Unsinn nachsagt, wäre es doch Pflicht, den Text gehörig anzuschen. Wenn sehon Kunert das Bindezeichen für em Gleichheitszeichen angeschen hat (eine Verwechslung, die a. a. O. für offene Augen unmöglich ist", so hätte doch die geringste Aufmerksamken auf den Zusammenhang dieses unglaubhehe Missverständniss verhindern können. Wer Buddha-Religion sagt, behauptet der, Buddha sei so viel als Religion (Buddha == Religion)?

Achulich verhalt es sich mit einem anderen Vorwurf (S. 29). Zur Uebersetzung: "Eine Jungfran gebar den Heiligen in Tathsin".

bemerkt Kühnert: ,Hier müsste doch Heller nach seiner Anschaufig sagen: Sie gebar den Heiligen im römischen Reich, gebar den Heiligen in Christlich (?!). Doeh fassen wir die Sache ernst, denn diese gegen den chinesischen Sprachgeist verstossenden Hypothesen Heller's können nicht ernst genommen werden. Kühnert liebt cs, mit Emphase sich auf diesen Sprachgeist (so!) zu berufen, wenn es anch so wenig passt wie hier. Denn, wo stehen diese Verstösse gegen den chinesischen Sprachgeist? Einen Verstoss gegen den Geist der chinesischen Sprache wird man doch wohl darin nicht sehen können, dass man den Eigennamen Tats'in in der Uebersetzung beibehält. Auch Legge behält ihn bei; durch diesen Namen von bestem Klange (um andere nicht beizufügen) hoffe ich gegen die Anwürfe Kehnert's hinreichend gedeckt zu sein. Oder vielleicht zeigen sich die Verstösse in den Worten: Sie gebar den Heiligen in Christlich? Nun, das sage nicht ich, das lässt Kuhnert mich sagen, um mich lächerlich zu machen. Aber mit welchem Rechte unterschiebt mir Kennert die Behauptung, Tats'in heisse so viel wie , christlich'? Die Religion, welche die Nestorianer nach China brachten, hiess dort zuerst die persische Religion (Possu kiao), seit Hiuen-tsungs Decret vom Jahre 745 Tats'in-Religion (Tats'in kiao), unter beiden Namen ist doch gewiss die christliche zu verstehen. Ist darum "Persien" oder "Tats'in" gleichbedeutend mit "christlich"? Wenn Tats'in so viel als Syrien ist, dann ist doch Tats'in-Religion sicherlich so viel als syrische Religion, oder, wie Kühnert (S. 30) sagt, die syrische Lehre, d. i. der Nestorianismus: ist darum .syrisch' und .christlich, ist ,syrisch' und ,nestorianisch' eins und dasselbe? Auch S. 41 übersetzt Kuhnert da-tsin mit "syrisch" (da-tsin-shi = syrische Tempel); also nach seiner Anschanung müsste er jenen chinesischen Satz so übersetzen: Eine Jungfran gebar den Heiligen in Syrisch (?!), gebar den Heiligen in Nestorianisch (?!). Doch fassen wir die Sache ernst, um mit Kunnert zu reden. Kunnert weiss besser als ich, dass die chinesischen Wörter je nach ihrer Stellung n. s. w. die Function verschiedener Redetheile übernehmen, dass z. B. Substantive oft als

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Frage- und Rufzeichen sind von Kunnert.

Adjective u. s. w. fungiren; # heisst "Buddha", aber S. 39 übersetzt er es mit Recht: "buddhistisch"; nur mir gegenüber ignorirt er das, weil ihm daran liegt, mir einen Verstoss gegen den ehinesischen Sprachgeist aufzubürden.

Heiligen im römischen Reiche'. Wäre das so unsinnig? wäre es ein Verstoss gegen den Sprachgeist? oder ist Christus nicht im römischen Reiche geboren? Nein, sagt Kunnert, das kann man nicht sagen, weil "es nicht erlaubt ist zu sagen, Christus ist in Rom geboren'. Wie kann es Kunnert, wenn er consequent sein will, trotzdem billigen, dass Hurrt the Roman Orient sagt, da doch nicht Rom, sondern Antiochia (S. 30; Hurrt, China, p. 207 ff.) die Hauptstadt von Tats'in ist? — Die Nestorianer darf man nicht römischchristlich neumen, wie Kunner will, das würde auf den Papst weisen. Aber ist denn "römisch' immer so viel wie "päpstlich'? ist denn the Roman Orient der päpstliche Orient?

In dem, was ich über seit geschrieben habe, bin ich nach Keuner (S. 36) anit dem Chinesischen ganz sprachwidrig umgesprungent. Wieder eine seiner Lieblingsphrasen, die zeigen sollen, wie gut er sich im Chinesischen auskennt, aber wieder am unrechten Ort angebracht. Von Sprachwidrigkeit kann hier ans zwei Gründen absolut nicht die Rede sein - Erstens, weil das Wort ja nicht im Chinesischen, sondern im Syrischen steht, weil es sich nicht um einen chinesischen Satz u. dgl., sondern um ein einzelnes Wort, und darum handelt, welches chinesische Wort dies sage: Adam Priester and Chorbischof und kirchlicher Annalist von China, oder: Adam . und kirchliches Oberhaupt von China, oder sonst etwas substituire, unt den Sprachgesetzen des Chinesischen kann man dabei offenbar nicht in Bernhrung kommen, sowie es für die Sprachgesetze des Griechischen einerlei ist, ob in der letzten Bitte des Vaterunser unter kus ted ubwegeed das Böse oder der Böse Teufel verstanden wird Zweitens kann ich mit dem Chinesischen darum nicht sprachwidrig umgesprungen sein, weil ich nichts fest behauptet, nichts entschieden, sondern mehrmals ausdrücklich

erklärt habe, das Wort sei mir räthselhaft, sei ein Problem, weil ich auf fap-sst 法史(Annalist) nur gerathen, die Frage aber offen gelassen habe. So wenig dachte ich daran, etwas zu entscheiden, und so sehr gab ich die Möglichkeit zu, dass meine Conjectur unrichtig sei, dass ich den Einwurf von der Gabelentz' gegen dieselbe meinem Vortrage im Druck anschliessen wollte mit den Worten: ,Gegen meine Erklärung machte von der Gabelentz die Einwendung . . . '. Aber die Redaction trennte diesen Zusatz von meinem Vortrage und setzte ihn in die Berichte. Nun wird von Küн-NERT das gegen mich citirt, was ich selbst mitgetheilt hatte, um durch Vorlegung des pro und contra zu weiterer Forschung anzuregen. Wie ist es denn möglich, bei solchem Verhalten eine Sprachwidrigkeit zu begehen? Noch in anderer Weise zeigt sich hier mein Kritiker in wenig günstigem Lichte. Es verräth einen Anfanger im Fache, alle Schwierigkeiten lösen zu wollen, bei denen die Meister ein Fragezeichen machen. Von der Gabelentz hatte beim ersten Theil gerathen auf  $f\check{a}p$ , mit dem Beisatze: ,aber das lange  $\bar{a}$  im Syrischen? Der zweite Theil ist vielleicht + oder fin; vielleicht ist aber das Wort doeh syrisch? So Gabelentz. Auch andere Sinologen äusserten nur Zweifel. Kühnert aber, der die Gleichung nicht selbst gefunden, sondern von mir, respective Gabelentz, wo sie nur als Möglichkeit aufgestellt ist, entnommen hat, entscheidet flugs: Dieser Ausdruck ist der hier gemeinte' (der gesuchte). Um hier gleich ein anderes Beispiel von dieser naiven Sicherheit Kunnert's beizubringen, sagt er (S. 33): "A-lo-ben ist sieher "Ruben", wie Ніктн bereits bemerkt.' Für Hırrn ist die Gleichung fraglich, denn er setzt ein Fragezeichen. für Kunner ist sie gewiss. Ich könnte dazu nur lächeln, wenn er nicht mit derselben Sicherheit zugleich die ungerechtesten Urtheile über meine Leistungen aussprechen würde,

Das zuletzt Gesagte geschieht namentlich in dem Abschnitt von der Transscription fremder Namen im Chinesischen und deren Identification. Bedauerlicher Weise mengt hier Kunner abermals Dinge

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> China and the Roman Orient 323 Die von Kunnen eitirte Stelle ist mir nicht engänglich.

zusammen, die weit auseinander zu halten sind. Die genannten Transscriptionen sowie deren Identification sind doch himmelweit verschieden von etymologischen Forschungen, womit er sie zusammen wirft. Wenn jemand Καμβόσης mit persisch Kambugija, Arminius mit Irmin, Mailand mit Milano identificirt, gibt er da die Etymologie der betreffenden Wörter? Oder gibt es für Kithkert keinen Unterschied zwischen wissenschaftlicher Etymologie und Volksetymologie?

Kunnert sagt (S. 27): Bedauerlicher Weise hat sich Heller die Identification gewisser Namen sehr leicht gemacht, ohne zu bedenken, wie Ниги sich treffend ausdrückt, dass die Identification eines Namens bei chinesischen Transscriptionen schon an sich ein Problem ist. Der Zwischensatz: wie Hirth sich treffend ausdrückt, soll andeuten, dass Krunerr in seinem abfälligen Urtheile über mich auch "gewiegte" Sinologen auf seiner Seite hat. Was Kuhnert hier über mich sagt, ist genau das Gegentheil von dem, was er sagen musste, wenn er nicht eine Unwahrheit aussprechen wollte. Ich habe geschrieben: Wie sein (Alopens) syrisch-persischer Name gelautet habe, ist mit Sicherheit nicht zu ermitteln, wie es denn überhaupt nicht immer leicht ist, nichtehinesische Eigennamen aus ihrer chinesischen Form zu erschliessen.' Ueberdies habe ich mir besagte Identification so wenig leicht gemacht, dass ich mit Ausnahme jener Falle, wo der syrische Name neben dem dazu gehörigen chinesischen steht, nur Vermuthungen mir erlaubte. "Alopen könnte danach wohl eine Umsehreibung von cabban sein wie Yrze glaubt. Asseman halt Alopen für Jahballāha, nicht unmöglich wäre es. dass wir in Alopen einen Ahron haben 12. Es ist sehr wahrscheinlich. dass Loham nichts anderes als Abraham ist. Wie kommt Kunser zu der Behauptung, ich mache Alopen zu Ahron und Lohan zu Abraham?

Drei der schlimmsten Beispiele stehen im folgenden kurzen Absatze S 35 f i: ,Bei 普 論 das Heller "Phohin" transscribirt und

Zerschieft 117

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebenda

<sup>3</sup> Ebenda 119

als Umschreibung für Paulus betrachten will, seheint er an Paulinus gedacht zu haben . . . Uebrigens kann 普 🏫 auch niemals Paulinus sein.' Es fehlt mir der Ausdruck, um diese Unterstellung, ich hätte Paulus geschrieben, aber an Paulinns gedacht (Pho-lün, Paulin), richtig zu charakterisiren, eine Unterstellung, gcmacht, um mich zu ironisiren mit dem Satze: "Nur sehade, dass die Syrer aller Wahrscheinlichkeit [nach] nicht lateinisch ihre Namen ansetzten. Weil er selbst oberflächlich vorgeht, glaubt er auch bei anderen dasselbe voraussetzen zu dürfen. Das ist die erste Ungerechtigkeit dieses Kuhnertischen Satzes. Die zweite liegt in seiner Behauptung, ich wolle das fragliche chinesische Compositum als Umschreibung für Paulus betrachten. Ich habe geschrieben: Pholün kann Umsehreibung von ,Paulus' sein', und dies deswegen, weil andere hier den Namen Paulus gefunden haben, ich gebe die Möglichkeit zu, weil es eben schwer ist, stets die richtige Identification zu finden. Will aber ich hier 'Paulus' finden? Ich sage: 'Dies kann 'Paulus' sein. Aber die Aspirate  $(P^{\epsilon})$  deutet eher auf einen anderen Namen, etwa Ephrem.' Kunnert hat diese meine Bemerkung unterdrückt. Gelesen aber hat er sie, denn er kennt meine unmittelbar folgende Angabe, dass statt Paulus vielleicht das in der Inschrift anderswo stehende Ph'lim, Ph'rim, (A)phrem zur Beachtung sich empfehle. Und hier haben wir Kunnert's dritte Ungerechtigkeit gegen mich in diesem kurzen Absatze. Dem mir angedichteten "Paulus" oder "Paulinus" hält er entgegen, dass sich mit dem in Rede stehenden chinesischen Namen cher Ph'lim, Ph'rim ,in Beziehung bringen liesse', corrigirt also das, was ich nicht sage, was er mir aber zuschreibt, mit dem, was ich wirklich sage, aber ohne mit einem Worte anzudeuten, dass er sich nur meinen Vorschlag angeeignet habe. Er darf das auch nicht andeuten, weil sonst der gauze Absatz und seine spöttische Bemerkung gegenstandslos geworden wären.

Mein Kritiker redet mehrmals von den Gesetzen, die bei Identification chinesischer Transscriptionen zu beobaehten seien und wirft

<sup>1</sup> Zeitschrift 120, Note 37

mir vor, dass ich sie nieht berücksichtige. Gegen diese Gesetze habe ich mich, ihm zufolge, sehon dadurch vergangen, dass ich anführe, wie drei Enropäer, welche diese Gesetze gewiss kannten, im 17. Jahrhundert ihre Namen ins Chinesische umgeschrieben haben. Ist denn eine solche Kritik noch ernst zu uchmen? Kuhnert macht selbst (S. 33 bis 35) zahlreiche Fehler gegen diese Gesetze, welche, wenn sie überhaupt, unabhängig von Kuhnert's Theorien, existiren sollten, nieht so straff sind, als er vorgibt. Die chinesische Sprache ist ja bekanntlich unfähig, fremde Namen genan wiederzugeben. Für R z. B. muss sie L setzen, einen vocallosen Consonanten muss sie mit einem Vocal aussprechen, nach diesem Paradigma:

bei der Identification weiss man nicht immer, ob L ursprünglich oder Vertreter von R ist; Lo-hu-lo ist ein Beispiel für beides; wüsste man nicht, dass es für  $R\bar{a}hula$  steht, so könnte man auch auf Lahura oder Lohura oder Lahul oder Rahura u. s. w. rathen.

Kunert will meine muthmassliehe Identification Lo-han = (Ab)raham, ausgesprochen Auraham, nicht gelten lassen. Denn er "sicht
nicht ein (8–34), warum eine mit b aufangende Silbe unterdrückt
sein sollte — b ist doch in Ab-ra-ham silbenschliessend; er sicht
ferner nicht ein, "warum  $\mathfrak{M}$  für a in Ab-raham nicht gebraucht ist
— er möge den Wegfall des a bei Lo-han für A-rhan (8, 33) vergleichen; ferner list Lo-han nur zweisilbig und kann ganz wohl eine
dritte Silbe vertragen — warum gilt derselbe Grund nicht bei Lohan für A-rhan, bei A-ho für Ab-rat ham), jüdisch ausgesprochen Avrac ham? Siehe letzteres oben 8, 180. Im Weiteren ist es kaum
wahrschendich, dass hier lo = ro sei — der Kritiker vgl. das soeben
angeführte A-lo = Aw-rac ham), und seine eigenen Worte weiter
unten, wo ihm lo = ro auf emmal wieder wahrscheinlich geworden
ist für Ro-rham. Etwas anderes ist es, einen fremden Namen nach

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> E. Beetschmidte, Nature of the mediated Georgian and History of Central and Western Asia etc., Lond. 1876, p. 189.

allen seinen Lauten im Chinesischen wiederzugeben, wie es eben möglich ist, gleichsam zu buchstabiren oder zu sillabiren, und etwas anderes, einen Namen im Verkehr zu gebrauchen, wo er abgekürzt wird.

Unser Sinologe findet so viel Schwierigkeit, in Lo-han Abraham zu erkennen. Nun, mit welchem Namen identificirt denn er dieses Ilim zufolge kann Lo-han sein: 1) Locham, 2) Lochan, 3) Nocham, 4) Nochan, 5) Nachem, 6) Nachum, 7) Menachem, 8) Emanuel, 9) Racham, 10) Rach'm, 11) Merachem, 12) Rachmiel teinen solchen Namen gibt es nicht, es soll heissen: Jerachmiel). Alle diese Namen, denen noch ein weiteres Dutzend zugefügt werden könnte, werden nach Kühnert chinesisch durch Lo-han wiedergegeben. , Namen, die semitisch sind', sagt Kunner; er meint also, alle Namen, auf die man hier rathen kann, müssten semitische sein; kennt also die Sache, worüber er schreibt, so wenig, dass er nicht weiss, unter den 78 Personennamen der svrischen Inschrift seien recht viele uicht semitische. Wie vag müssen Kunnert's "Gesetze" sein, wenn so viele verschiedene Namen in chinesischer Transscription Lohan lauten: wenn man bei Li-kan auf ˌrcgn(um) oder ˌ(Ἑλλη)νικέν oder degion(es), oder 'Tycia, oder 'βας: γκαζή, oder 'Kekem, rathen kann'; 1 wenn der eine chinesische Lant an für an, ar, ur, or steht, li für rik. lek, re etc., lu für ru, rw, rg, luk und po für bich, bai, pag, per, ba u. s. w.; wenn die Silbe leu in "Seleucia" im Chinesischen bald li, bald lo transscribirt wird.<sup>2</sup> Freilich reducirt sich die Zahl dieser durch den gleichen Laut repräsentirten Silben in der 'bescheidenen Liste Hirth's durch die Rücksicht darauf, dass "manehe fremde Namen durch andere Canale zu uns als zu den Chinesen gekommen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Нівти, а. а. О 170

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebenda 309-313

Wi net Zeitsenr f d Kunde d Morgent IX, Bd.

sind. Letztere haben nicht das griechische "Seleucia" transseribirt. sondern das syrische "" Shq (Seleucia bei Ktesiphon) und " Slökh (Karkhā dbēt Slökh); der ehinesische Name der Stadt Ma-lu oder Modo ist eine Umschreibung von Mouro oder Maru, nicht von Merw oder Marg n. s. w. Nicht die Silbe ram von Abram ist in lo umgelautet, sondern ra von Abraa(ham).

Cohn Antenorid bringt oben S. 179 ,einen positiven Beweis für die Richtigkeit der Kruxert'sehen Ansicht', "dass mit "Alopen' unmöglich "Ahron" gemeint sein kann, wie Heller . . . wollte" (so). Dieser Beweis ist mit nichten erbracht. Ich kann und will es nieht beweisen, dass Alopen = Ahron ist, ich behaupte nur die Möglichkeit dieser Identification; Kunner und Conn können aber ebensowenig die Unmöglichkeit derselben darthun. Cons hat uns die Transscription des Namens "Ahron" auf einem Täfelchen der Synagoge von Kaifungfu mitgetheilt. Aber er hat nicht bewiesen, dass "Ahron" nicht auch anders transscribirt werden könne, dass man im 8. Jahrhundert keine andere Umschreibung anwenden konnte, als im 16. Jahrhundert. Der Name "Mosche" ist auf dem erwähnten jüdischen Täfelchen mit 七 攝, auf der Nestorianischen Tafel mit 福 壽 ausgedruckt. Auf letzterer stehen 12 Jōḥannān, 5 Isḥāq u. s. w., der gleiche Name lautet im Chinesischen jedesmal anders. Man sehe die chinesischen Namen der Jesuitenmissionare in China im Catalogus Patrum ... , So. Jeso, qui in Sinis adlabararerunt. Shanghai 1873. Der gleiche Name, z B Franciscus, Johannes, wie verschieden wird er transsembirt! Doch, weil Krinserr Erren's Handbook, 2. Aufl., zur Hand hat, bitte ich ihn, dort nachzuschen; bei einem und demselben Namen gibt Errer mehrere verschiedene chinesische Umschreibungen; jede Seite hefert Beispiele von dem ... or ... or ... Buddha z. B. wird chmesisch auf sechsfach verschiedene Weise gegeben (36 b). Veda auf funtfach andere Art (1967), Avalokites'vara hat vier Transscriptionen (23%), Brahma (35%) sechs

In dem Satze (S. 34 f.); Die katholischen Missionäre (speciell die Jesuten haben als Ming stets ihre transscribirten Taufnamen berbehalten, daher blieb ihnen bei Transscription ihres Familien-

namens nur eine Silbe', begegnen uns wieder mehrere irrige Angaben. Wenn das Gesagte bei den Einen zutrifft, ist bei vielen Anderen das Umgekehrte der Fall; bei manchen dient der Familienname zugleieh als Sing und als Ming; z. B. im erwähnten Catalogus, S. 2, Nr. 2; Der Taufname Alexander ist hier Ehrenname li-schan, der Familienname Valignani aber Familienname und Rufname: Fan li-ngan. Bei Bartholomäus Tedeschi, ebenda Nr. 19, ist der europäische Familienname gar nicht verwendet, der Taufname dient für den chinesischen Familien- und Rufnamen: Tu lu-meu. Anderswo ist wieder der europäische Familienname als Ming verwendet, z. B. ebenda No. 7. Kurz, jede denkbare Abweehslung und Verschiedenheit ist in den chinesischen Namen des citirten Catalogus zu beobachten. Bei den Beispielen, auf die Kuhnert sein Gesetz aufbaut, passirt ihm das Missgeschiek, Adam für den Familiennamen des Missionärs zu halten, während es einer seiner Vornamen ist, Johann Adam, sein Familienname Schall von Bell aber in der Umschreibung gar nicht verwendet wird. 1 Ein Gelehrter, der in ehinesischen Sachen so bewandert ist, sollte von diesem Johann Adam Schall doch etwas wissen, zum mindesten konnte er S. 85 meiner Abhandlung<sup>2</sup> seinen vollen Namen finden, und durfte einen derartigen Verstoss sich nicht zu sehulden kommen lassen, weil mit allen diesen Unrichtigkeiten die ganze hier vorgetragene Theorie so ziemlich über den Haufen fällt.

Die Bemerkung, welche sich Kuhnert S. 33 zu einem Zweifel Hirth's betreffs der Transscription des R gestattet, wäre sehr ansprechend, wenn sie nicht wieder durch zwei Flüchtigkeitsverstösse verunziert wäre. Abgesehen von diesen, müsste Kuhnert zur besseren Begründung der hier vorgetragenen Erklärung erst beweisen, dass in allen Fällen, in denen das Anfangs-R eines Wortes mit L ohne Vorschlagsvoeal wiedergegeben wird (z. B. lo statt o-lo, siehe Ettel 2. Aufl.]. S. 127 ff., wo u. a. Rähu ohne den Vorschlagsvoeal transscribirt erscheint), der Vorschlag erst durch Verkürzung ausgefallen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Catalogus, a. a. O., S. 6. Nr. 44

 $<sup>^2</sup>$  Wo er irrthümlicher Weise autgeführt ist als Mitherausgeber des chinesischen Theiles der Inschrift.

ist. Aber das Schlimmste ist, dass Kuhnert in der Wahl der Hauptbeispiele für seine Erklärung sehr unglücklich gewesen ist. O-lo-ssü für Russia will er mit seiner Theorie erklärlich machen; er hat aber übersehen, dass der Name der Russen sehon in mittelasiatischen Sprachen, z. B. im Mongolischen, oros lautet (nng. orosz), von wo der Name erst zu den Chinesen gekommen ist. Ausserdem passt das Beispiel A-lo-han, Lo-han für Arhan durchaus nicht zur vorausgehenden Erörterung, wo die Rede ist vom Anlaut R, der als Vorsehlag A oder O annimmt, welches dann zur Verkürzung wegfallen kann. In A-r-han — A-lo-han ist R nicht Anlaut, und A nicht Vorsehlagsvocal.

leh will nicht näher eingehen auf andere Unrichtigkeiten, z. B. die euriose Gleichstellung von Chorbischof und Titularbischof; ich unterlasse es, das zu beleuchten, was Künnert über die kirchlich-hierarchischen Verhältnisse der Nestorianer vorbringt, wodurch er nur darthut, dass es, um auf diesem Gebiete ohne Gefahr vielfachen Anstosses aufzutreten, nicht genügt, ein Compendium der Kirchengeschichte gelegentlich aufzuschlagen. Allen seinen Ausführungen hierüber halte ich die Thatsache entgegen, dass uns die syrisch-chinesische luschrift den vollständigen und genauen Personalstand der nestorianischen Klerisci in China um das Jahr 781 liefert. Diese ist folgendermassen gegliedert: Ein Bischof Jöhannān enur einer : unter ihm stehen: drei Chorbischöfe, welche blos Priester sind nicht geweihte Bischöfe nach Art der modernen apostolischen Vicare), zwei Archidiakone, welche aber die Priesterweihe haben, 25 einfache Priester darunter fünf Mönche), zwei Diakonen (einer davon Monch, also sechs Mönche), endlich 42 niedere Kleriker oder Kirchendiener.

<sup>1.8</sup> Bile (Senvence a a O 175-181) Frank chei R v Scala, Beziehmigen zi radio a Grico and Gerhing on MA, 8 38 steht urthumlich Mans. Ibn Foszlan's and a closer Acader Bernho, wher die Russen alterer Zeit, 8t. Petersb. 1823, 8, 33.

## Entgegnung auf Heller's ,Beleuchtung'.

Von

#### Fr. Kühnert.

Aus principiellen Gründen jede persönliche Polemik vermeidend, da es mir nur um die Sache zu thun ist, lasse ich Alles, was in Heller's "Beleuchtung" gegen mich persönlich vorgebracht wird, bei Seite liegen.

Ich setze von jedem, der sich über die Sache ein Urtheil bilden will, voraus, dass er zu meinen "Bemerkungen" auch die angeführten Originalarbeiten Heller's einsieht, denn sonst müsste ieh seine fünfzig Seiten umfassende Arbeit in extenso meinen Bemerkungen anreihen, was in einer Zeitschrift doch nicht augeht.

Dass ich des Guten, das seine Arbeit enthalt, nieht gedacht habe, meint Heller mir übel aurechnen zu müssen. Bezüglich dieses Punktes dürften ihm aber die ersten vier Zeilen meines Aufsatzes Aufschluss geben, worin ich ausdrücklich sage: "bezüglich einiger Punkte von Heller's, soviel mir bekannt, bis jetzt ersehienenen Arbeiten, die seinerzeit mein Interesse erweckten, Umschau zu halten . . . . . . .

Heller hat nirgends in den von mir angeführten Arbeiten ausdrücklich erkhirt, dass er nicht Chinesisch verstehe. Der Leser kann dies nicht ahnen, sondern wird eher von der Ansicht ausgehen, Heller kenne das Chinesische, wie ich gleich zeigen werde.

Für meine Bemerkungen konnten nur Heller's gedruckte Arbeiten existieren, weil nur diese dem Leser vorliegen, nicht aber seine Persönlichkeit, welche dem Leser nicht bekannt zu sein braucht. Trotzdem sage ich (p. 28 dieser Bemerkung) doch deutlich genug, dass Heller kein Sinologe ist.

In der Beleuchtung' sagt Heller: 'Ich bin kein Kenner des Chinesischen und habe nirgends den Anspruch erhoben, als soleher zu gelten. In seiner ersten Arbeit (Zeitschrift, p. 103) ist jedoch zu lesen: 'Die Uebersetzung geben wir nach Wylle, ausser wo wir Gründe haben, von ihm abzuweichen.' Dieses 'wir' bezieht sich doch wohl auf Heller, Dann hätten wir die beiden Aeusserungen Heller's vor uns:

- a) er sei kein Kenner des Chinesischen:
- b) er hatte Gründe, die Uebersetzung Wylle's zu corrigieren.

Zur Correctur einer Uebersetzung muss man doch — ich glaube wenigstens — eine Kenntniss jener Sprache besitzen, aus welcher übersetzt wird?

leh constatiere nur den hier vorliegenden Widerspruch und stelle ferner die Frage, wiese ein Nichtkenner des Chinesischen entscheiden kann, ob Jemand in Sinicis Recht habe oder nicht?

Da ich mich nur mit Einzelnem von dem beschäftigte, was Heller über chinesische Dinge vorbrachte, er selbst aber nunmehr ausdrucklich erklärt, kein Kenner des Chinesischen zu sein, so wäre es an sich gar meht nothig, auf seine Ausstellungen näher einzugehen. Im Interesse der Sache jedoch, soll auf die einzelnen Streitpunkte Schritt für Schritt in Kurze geantwortet werden.

leh bemerke, dass in der Uebersetzung der chinesische Theil der genannten Inschrift (im Drucktexte der Heller schen Arbeit) etwas über 300 Druckzeilen, der syrische etwas über 30 umfasst.

S 303. Die Textierung Heilber's macht nicht den Eindruck, als ob dem Fachgelehrten Probleme vorgelegt würden, man sehe nar das Citat p 31 meiner Bemerkung. Absatz 1.

S 505, Wegen Stån vgl. Pei-wen-inn-fn, K. 14 a. s. v. **西 安**. Bezüglich des **大 師** habe ich mir keine Blösse gegeben. Sowohl der **法 師** als auch der 禪 師 werden **大 師** genannt (vgl.

<sup>1</sup> Describe Geograph base also released Herres species.

Wells-Williams, Syllabic Dict. s. v. shī; bezüglich des Alters von tà-sy etc. vgl. Pei-wen-iün-fu, K. 4 a, s. v. 大師, 法師). Um den Unterschied zwischen beiden genannten anzudeuten, wurde auf Eitel upadhyâya verwiesen (n. Aufl.). 大師 ist ,Hoherpriester', wie auch Schlegel's Wörterbuch gibt, 和 尚 ,Hoshan' ist Volksausdruck; auf ihn bezieht sich Eitel's ,now-a-days'. Hätte ich aus Eitel abgeschrieben (!?), so hätte ich mit Gänsefüsschen citiert. Dass Wylie fapschi liest, sage ich nirgends.

S. 307. Nirgeuds schreibe ieh mir die Identification zu, wenn man das bereits hier eingangs Gesagte festhält. At ist überschener Druckfehler, wie jeder des Chinesischen Kundige sieht, weil er weiss, wie leicht man solche übersieht. Auf meiner, in Peking, April 1893, von mir selbst erworbenen Photographic eines Abklatsches ist deutlich In zu lesen, hingegen ist bei dem zweiten Namen das erste Zeichen selbst unter einer starken Lupe undeutlich und nur ein langer, oberer horizoutaler Strich hervortretend. Klingt gar nicht zan.

S. 308. So gut wie das  $\hat{u}$  (ng) im Anlaute von  $\mathbf{x}$  für g stehen kann, so gut kann das ny oder y des Anlautes von  $\mathbf{x}$  dafür stehen. Kann g und y in der Aussprache nie verwechselt werden?

S. 308. Ich prunke nicht mit Heller's Forschungsergebnissen; denn er sagt nirgends, dass 知... 衆 Katholikos sei. In O. C. ist dies übersetzt: "die orientalische Kirchengemeinde regierte"; in der Zeitschrift: "an der Spitze der Orientalen stand." Wie kanu Heller, als Nichtkenner des Chinesischen, behaupten: "Doeh gemach! Wörtlich heisst das Chinesische: Chef der christlichen Gemeinden des Ostens'? Von wem dies herrühre, ist gleichgiltig: bemerkt sei nur, dass dies wörtlich nicht im Chinesischen steht. Chef müsste durch 首 wiedergegeben sein und dieses am Ende und nicht am Anfang der Phrase stehen, weder 曾 "Gemeinde" ist vorhanden, noch ein Ausdruck für christlich u. s. w. Ich masse mir nicht an, entdeckt zu haben, dass der Patriarch Hnānīsō Katholikos war, sondern ich sage nur, dass bei einer richtigen Lebersetzung des Chinesischen, dasselbe mit der von Heller angegebenen Uebersetzung des Syrischen stimmt.

-

S. 309. Es ist einerlei, ob ich sage: ,N. N., Präfect des Kreises N. oder ,stand N. N. an der Spitze von N.; nicht aber einerlei, ob ich eine Stelle in der ersten oder in der zweiten Weise übersetze.

S. 309. Auch hier habe ieh nicht aus Erren entlehnt (weil dies nicht im Buche Erren's steht). Die Verweisung hat ähnlichen Zweck, wie die früher besprochene.

S. 309. Den Tadel wegen "Kirchenvater" nehme ieh sehr gerne hin, da er anch den grössten Kenner des Chinesischen, G. Schlegel, trifft, dessen Werke Heller gewiss kennt. Er schlage Schlegel's Worterbuch nach, dort kann er dies finden, sowie auch, dass der Ansdruck mit 僧 wirklich chinesisch ist, wie er anch auf der Inschrift steht. 僧 gehört zum Titel vgl. Pei-wen-iün-fu: 主 [, 寺 ]. 大德 [] Der unverstandliche Absatz ist wohl für keinen Kenner des Chinesischen entstellt, weil 僧 vor statt nach "durch" steht. Zur Illustration der in gewisser Beziehung eigenthümlichen Discussionsweise, die nun folgt, nämlich etwas über den Leisten eines selbst gefertigten Syllogismus zu schlagen, wobei auch ein kleiner Irrthum unterlaufen kann, diene folgende Skizze des Gedankengangs:

- 1. Die Buddhisten haben eine bestimmte Terminologie zur Bezeichnung der kirchlichen Würden;
- Die Nestoraner haben diese Terminologie für ihre kirchlichen Wurden entlehnt.

Daraufhm ist chmesischer Gepflogenheit gemäss anzunehmen, dass die Stufenfolge der so bezeichneten Würden bei den Nestoria nern ein analoges Rang verhaltniss aufweist, wie die Stufenfolge der entsprechenden buddhistischen Würden.

寺主僧 und 寺僧 stehen bei den Buddhisten in dem Verhaltniss von Abt zu Mönch, also werden diese Ausdrücke bei den Nestorianern auch ein analoges Verhaltniss andenten. Dies ware etwa Bischot und Priester.

法邮 ist bei den Buddhisten eine höhere Würde als 僧: es ist daher anzunchmen, dass es bei den Nestorianern ein ahnhehes Verhältniss gehen wird, wenn 法邮 vorkommt Patriarch ist bei den Nestorianern durch Vorsetzung von 法 aus dem Ausdrucke für Bischof

gebildet, der Patriarch steht aber doch wohl dem Range nach höher als ein einfacher Bischof; so dürfte es denn nicht so ungeheuerlich sein, nach Allem anzunehmen, dass das 注 節 bei den Nestorianern, infolge des auftretenden 注, einen höheren Rang andeutet, und dass eine derartige Würde, gerade wegen des 注 im Ausdruck für Patriarch, in einer näheren Beziehung zum Patriarchen stehen wird. Ob ein soleher Gedankengang eonfus ist oder nicht, überlasse ieh dem Urtheile jedes Unbefangenen.

S. 310. Heller sagt ausdrücklich: "Ta-thsin-Religion ist soviel als römische, d. h. christliche Religion etc."

Lasst man nun das erstere als römisches Reich gelten, dann muss man auch ta-thsin-Tempel als römischen Tempel nehmen. Ta-thsin ist einmal Bezeichnung eines Landes, Staates oder Volkes. Kann ich sie identificieren, dann muss ich, falls ich sie einmal einführe, dieselbe auch überall, je nach Erforderniss, als Adjeetiv, Substantiv, Verb etc., aufführen. Will ich nun ta-thsin-Tempel als christlichen Tempel auffassen, dann ist ta-thsin gleichbedeutend mit christlich genommen. Nun ist aber christlich meines Wissens kein Adjectiv, das von einem Länder-, Staaten- oder Volksnamen kommt; ich kann daher auch kein Substantivum davon angeben, wie z. B. Syrien zu syrisch.

Römisch ist nicht immer soviel als päpstlich, aber römisch-christliche Religion, Römlinge sind Ausdrücke, denen eine gewisse Beziehung auf den Papst nicht abzusprechen ist.

S. 312. Der chinesische Ausdruck 法史 kann nicht Annalist der Kirche heissen, das ist sprachwidrig, und die Analogie mit 曼史 ist auch nicht zulässig. Bei dieser Conjectur Heller's sind sonach Sprachwidrigkeiten unterlaufen, gegen die, meines Erinnerns, auch Schlegel war.

Bezüglich der Transcription (S. 313 ff.) bemerke ich Folgendes: Wissenschaftliche und Volksetymologie kommen bei Reconstruction fremder Namen aus chinesischer Transcription nicht in erster Linie in Frage (cf. J. R. A. S. C. B., Vol. xxi, p. 127 ff.). Der Chinese

kennt keine Etymologie, keinen Vocal oder Consonanten, noch weniger Länge und Kürze der Vocale. Er sucht nur den gehörten Laut wiederzugeben, soweit es ihm möglich ist, wobei für ihn die Shêngs seiner Sprache vor Allem in's Gewicht fallen. Es muss dann aber doch zwischen dem supponirten Originalwort und der Transcription eine Klangähnlichkeit existieren, die weder bei Alopen und Ahron (bei Ruben l. e. kein?) noch bei Pholün und Paulus in Bezug auf die letzte Silbe vorhanden ist. Heller musste also eine andere nicht genannte Form im Gedächtniss haben und ich nahm an, dass dies vielleieht Paulin war. Wer Heller's Ann. 37 gelesen (die lautet: Pholün kann Umschreibung von "Panlus" sein; die Aspirate aber deutet eher auf einen andern Namen, etwa Ephrem. In der syrischen Inschrift ist letzterer Name mit Phelim. Ph'lim, d. i. Ph'rim, (A)phrim gegeben'), dürfte in meinen Ausführungen, dass Pholüu weder Paulus noch Paulinus, sondern eher das Phirim etc. der syrischen Inschrift ist, wohl eine Acusserung zu Gunsten der Heller'schen Ansicht finden. S. 318.

Hier genigt es ferner, meine Worte (S. 319) anzuführen: "Die von Unleien angezogenen Beispiele "Ricci. Matteo" etc., beweisen für die Sache gar nichts."

Dass ich auch im Punkte der Transcription immer vom Standpunkte des Chinesen rede, hat Hellen nicht bemerkt. Ob b im Originalwort silbenschliessend ist oder nicht, dies kümmert den Chinesen nicht im Mindesten. So steht auf der Inschrift von Kai fong: 阿無羅漢 als zweite Silbe ú, deren alterer Anlant b war. Ich wusste auch vor Hellen's Bemerkung, dass der europaische Familieuname von Thang Scho wang "Schall" heiset, im Chinesischen ist aber Adam Thang als 姓 oder Familieuname genommen Hellen übersah ferner die Klammern bei "für Russia", im Gegensatz zu rüpa etc. (Hirth's Beisp I e. Hiedurch wurde zur Genüge angedeutet, dass Russia, was ich auch vor Hellen's Bemerkung wusste, nicht als Originalwort der chinesischen Lautwiedergabe zugrunde lag, was übrigens schon in den angeführten Worten Humis zutage tritt, sondern Oross.

Hier denkt Herten an das der chinesischen Transcription zugrunde liegerade Originalwort; wo ich aber, mir consequent bleibend. sage. Abraham kann dies nicht sein, da will Heller nichts davon wissen. Verkürzungen sind nur bei häufig gebrauchten oder eingebürgerten Worten zu erwarten (das ist wohl Abraham nicht), und dann müssen die volle und die verkürzte Schreibweise doch mindestens in einer und derselben Quelle vorliegen.

Auch bei Århan hat Heller diesen von mir eingenommenen Standpunkt des Chinesen ausser Acht gelassen. Der Chinese sagt nicht Arhan, sondern A-lo-han und erst durch das A wird erkennbar, dass L=R sei. Lo-han heisst auch nie Arhan, sondern ist Abkürzung, deren richtiges Originalwort nur durch die Auffindung der Transcription a-lo-han sichergestellt war. Wegen der Vorsehlags-silbe sehe man in Eilel an: Rådjagriba, Rådjapura, Rådjavarddhana, Råhula, Råivata, Ratnatchinta, Rohu und Sr. Julien, Méthode  $\S$ . xviii D.

Als Gegenstück zum letzten Absatz sehe man meine Worte (p. 42 d. Bem.) "Ist dem so, dann . . . . , zu denen ich jetzt beifüge: Es musste deshalb auch darauf hingewiesen werden, was vom Standpunkte des Chinesischen in Heller's Erörterungen unrichtig ist, damit der Syrologe nicht auf Abwege gerathe.

Der sogenannte Personalstand der nestorianischen Klerisei in China um das Jahr 781 (S. 320) ist wohl der Hauptsache nach aus den etlichen 70 Namen des syrischen Textes an den Seitenflächen des Denkmals abgeleitet. Steht aber im Syrischen der Inschrift ausdrücklich, dass dies der vollständige und genaue Personalstand ist? Hierüber kann nur der Syrologe entscheiden; der Uebersetzung (p. 111, 112 der Zeitschrift) ist dies wohl nicht zu entnehmen.

# Epigraphic discoveries in Mysore.

By

### Georg Bühler.

Mr. L. Rice, C.I.E., the Director of the Archaeological Department in Mysore, who, two years ago, discovered the Aśoka Edicts of Siddapur, has again made three most valuable finds. He has kindly forwarded to me photographs and transcripts of his new inscriptions; and, with his permission, I give a preliminary notice of their contents, which indeed possess a great interest for all students of Indian antiquities.

The best preserved among the three documents is a long metrical Sanskrit Prašasti or Eulogy on the excavation of a tank near an ancient Šaiva temple at Sthâna-Kundûra, begun by the Kadamba king Kâkusthavarman, and completed in the reign of his son Sântivarman. The author of the poem, which is written in the highest Kâvya style, was a Śaiva poet called Kubja, who, as he tells us, transferred his composition to the stone with own hands. He devotes nearly the whole of his work to an account of the early Kadamba kings, regarding whom hitherto little was known except from their land grants published by Dr Fren in the Indian Antiquary. Like the land grants, the Prašasti states that the Kadambas were a Brahminical family, belonging to the Mânavya Gotra, and descended from Hâratiputra. But it adds that they derived their name from a Kadamba tree which grew near their home. In this family, Kubja goes on, was born one Mayurasarman, who went to Kâûchî in order to

study, and there was involved in a quarrel with its Pallava rulers. He took up arms against them, and after a prolonged and severe struggle he became the ruler of a territory between the Amarârnava and Premâra(?). Mayûraśarman left his possessions to his son Kanga, who adopted instead of the Brahminical termination sarman of his father's name, that which distinguishes the Kshatriyas, and was called Kangavarman. Next followed Kanga's son Bhagiratha, who had two sons, Raghu and Kâkusthavarman. Both became successively rulers of the Kadamba territory; and Kâknstha's successor was his son Sântivarman, during whose reign Kubja composed his poem, while residing in an excellent village (varaśâsana) granted by that king. The last two kings are known through Dr. Fleet's Kadamba land grants, but the names of their predecessors appear for the first time in Mr. Rice's Prasasti. New also is the account of the manner in which this branch of the Kadambas rose to power. It seems perfectly credible, since Brahminical rebellions and successful usurpations have occurred more than once in the Dekhan both in ancient and in modern times. The change of the termination in Kangavarman's name, and the adoption of the names of mythical warriors by his descendants, may be due to a marriage of the Brahman Mayûra with the daughter of a chief or king belonging to the Solar race, whereby his son and his offspring would become members of the Kshatriva caste. The inscriptions show that such alliances were by no means uncommon in ancient times.

Incidentally, the Prasasti mentions besides the Pallavas two other royal races: "the great Bana," on whom Mayûrasarman is said to have levied tribute; and, what is of much greater interest, the Guptas, whom Kakusthavarman is said to have assisted by his advice. The verse referring to the Guptas occurs in line 12 of the Prasasti, and I give its translation in full:

"That sun among princes (Kûkustha) awakened by the rays of his daughter (Sûvitrî-Sarasratî-Prajñû, 'personified intelligence'), the glorious races of the Guptas and other kings, that may be likened to lotus-bods, since their affection, regard, love, and respect resemble

the filaments [of the flower], and since many princes attend them, like bees [eager for honey]."

The Guntas, who were attended by many princes, hungering for their gifts as the bees seek the honey of the lotus, are, of course, the Imperial Guptas; and the Gupta king whom Kâkusthavarman "awakened by the rays of his intelligence" is in all probability Samudragupta. As far as is known at present, he was the only Gupta who extended his conquests to the Dekhan. His court-poet, Harishena, alleges in the Allahabad Prasasti that Samudragupta imprisoned and afterwards liberated "all the princes of the Dekhan", and mentions twelve among them by name. Samndragnpta's reign came to an end sometime before A.D. 400. Hence Kâknsthavarman, too, would seem to have ruled in the second half of the fourth century, and Mr. Rice's new inscription probably belongs to the beginning of the fifth. Its characters closely resemble those of Kâkusthavarman's copper-plates, which Dr Fleet long ago assigned to the fifth century on palaeographical grounds. The two estimates thus agree very closely, and mutually support each other.

In addition to these valuable results, Mr. Rice's new inscription furnishes an interesting contribution to the religious history of Southern India. As all the land grants of the early Kadambas are made in favour of Jaina ascetics or temples, and as they begin with an invocation of the Arhat, it has been held hitherto that these kings had adopted the Jaina creed. Kubja's Prašasti makes this doubtful, and shows at all events that they patronised also Brahmans and a Śaiva place of worship. An incidental remark in the concluding verses, which refer to the temple of Sthana-Kundúra, proves further that Śaivishi was in the fifth century by no means a new importation in Southern India. Kubja mentions a Satakarni as the first among the benefactio of the Saiva temple. This name carries us back to the times of the Andhras, and indicates that Saivism flourished in Southern India during the first centuries of our era.

Mr Rice's two other finds are older than the Prašasti, and possess, in spite of their defective preservation, very considerable

interest. They are found on the one and the same stone pillar, and show nearly the same characters, which are closely allied to those of the latest Andhra inscriptions at Nasik and Amaravati. The upper one, which is also the older one, contains an ediet in Prakrit of the Pâli type, by which the Mahârâja Hâritiputta Sâtakanni, the joy of the Vinhukadaduţu or Vinhukaddaehuţu family, assigns certain villages to a Brahman. This Sâtakaṇṇi is already known through a short votive inscription, found by Dr. Burgess at Banavâsi, which records the gift of the image of a Nâga, a tank, and a Buddhist Vihâra by the Mahârâja's daughter. The new document, which contains also an invocation of a deity, called Mattapattideva, probably a local form of Siva, teaches us that Sâtakanni was the king of Banavâsi; and it furnishes further proof for the early prevalence of Brahmanism in Mysore. It certainly must be assigned to the second half of the second century of our era. For the palaeographist it possesses a great interest, as it is the first Pali document found in which the double consonants are not expressed by single ones, but throughout are written in full. Even Haritiputta Satakanni's Banavasi inscription shows the defective spelling of the clerks.

The second inscription on this pillar, which immediately follows the first, and, to judge from the characters, cannot be much later, likewise contains a Brahminical land grant, issued by a Kadamba king of Banavási, whose name is probably lost. Its language is Maháráshtri Prakrit, similar to that of the Pallava land grant published in the first volume of the *Epigraphia Indica*, and Sanskrit in the final benediction. It furnishes additional proof that, at least in Southern India, the Maháráshtri became temporarily the official language, after the Prakrit of the Pâli type went out and before the Sanskrit came in. This period seems to fall in the third and fourth centuries A.D.

The numerous and various points of interest which the new epigraphic discoveries in Mysore offer, entitle Mr. Rice to the hearty congratulations of all Sanskritists, and to their warm thanks for the ability and indefatigable zeal with which he continues the archaeo-

logical explorations in the province confided to his care. To the expression of these sentiments I would add the hope that he may move the Mysore government to undertake excavations at Sthâna-Kundûra, or other promising ancient sites, which no doubt will yield further important results.

Vienna: September 3, 1895.

## Zu Açoka's Säulen-Edicten.

Von

#### R. Otto Franke.

Die folgenden Bemerkungen sollen die Erörterungen über die Açoka-Inschriften fortsetzen, die ieh in einem für die "Gött. Nachr." bestimmten, im Druck befindlichen Artikel angefangen habe, aber wegen Raumbeschränkung nur auf die Felsen-Edicte sich erstrecken lassen konnte. Ich darf also hier gleich in medias res gehen.

Delhi Sivalik 1, 7 findet sich der Satz: Pulisa pi ca me.. anuridhiyamti sampatipadayamti ca, und analog lautet er und enthält ebenfalls anuvidhiyamti in den anderen vollständigen Säulen-Versionen. Bühler übersetzt richtig: "Meine Diener aber... befolgen und führen (meinen Willen) aus."

Delhi Sivalik vii, 2, 7 enthült den Satz: yani hi kânici mamiya sadharani katani tam loke anapatipanne tam ca anuvidhiyamti, den Buhler treffend übersetzt: ,Alle die Werke der Heiligkeit, die ich vollbracht habe, haben die Menschen nachgeahmt und denen folgen sie nach.

Auch aus den Felsen-Edicten habe ich die Stellen des Vorkommens des Passivums von anuvidhû nachzutragen. In Ed. x bietet Girnar, Z. 1 2 dîghâya ca me jano dhammasusrusû susrusatûm dhammarutam ca anuvidhiyatâm. Shâhb. hat in seinem analogen Satze anuvi[dhiyatu], Mans. a[nu]ridhiyatu, Khâlsi (anu)vidhiyatu. In Dh. und Jaug. fehlt das Wort. Es wird von Senart übersetzt ,se conformer à'. Wir haben ferner anuv[i]dh[i]yarv in dem neugefundenen, von Bühler, WZKM. vm. S. 318—320 behandelten Stück

des xIII. Girnar-Edictes, dem in Shahb., Z. 10 [an]u(vidhiyanti) entspricht in dem Satze te pi çru[tu] (devanam priyasa) dhramavuţam ridhenam dhramanuçasti dhramam [an]u(vidhiyamti) anu(vidhigiçam(ti) ca = ,befolgen das Gesetz, sobald sie die nach dem Gesetze erlassenen Befehle (und) die Gesetzeslehre des Göttergeliebten gehört haben, und werden sie in Zukunft befolgen' (Buhler's Uebersetzing), in Mansehra anuvidhiyanti und anuvidhifyisanti], und in Khālsi xm. 2, 12 anuvidhiyamti anuvidhiyisamti. Ueberall hat das uns interessirende Wort active Bedeutung, aber passive Form.1 Dasselbe ist verschiedene Mal im späteren Sanskrit, vom Mahâbhârata an, der Fall. Im P. W. ist, wie aus der Uebersetzung ,sich richten nach' hervorgeht, dem Passivum eine reflexive Bedeutung beigelegt. Die verdienstvollen Interpreten der Açoka-Insehriften haben diese Auffassung zu der ihren gemacht. Indessen besitzt natürlich die Sanskritform für uns keine höhere Autorität als die Pâliform und ist umso mehr in gleicher Weise wie diese zu beurtheilen, weil die Sprache des Mahabharata bekanntlich viele Eigenthümlichkeiten mit dem Pali gemeinsam hat. Sollten wir daher eine andere Erklärungsweise der Form für das Päli als möglich erweisen können, so würde diese Moglichkeit auch für das Sanskrit Beachtung beansprüchen l'umoglich genacht wird, das will ich von vornherein bemerken, die frühere, au sieh ja berechtigte, Auffassung nicht durch diejenige, die ich an die Stelle setzen werde. Nur das subjective Ermessen wird bei der Bevorzugung einer von beiden Möglichkeiten zu entscheiden haben, und wenn es sich für die von mir aufgestellte entscheiden sollte, so wird es die Berechtigung dazu herleiten können aus emer Kategorie paralleler Erscheinungen des Pâli, auf die ich hier eingehen werde. In einem Artikel über "Das Wirken des Bequemlichkentsprincips in der Palisprachet in K. Z.2 habe ich dargethan. in wie mannigfacher Weise die Sprech- und Denkträgheit der Schöpfer des Pali auf die Umgestaltung der ererbten Formen und auf die

 $<sup>^4</sup>$ Vzl. and, Nasik Ni 48–Z 10. Bi noessa: rājarisicadhusadam akhilam anu r $\mathbb{Z}_{200}$ arcī $\alpha_{000}$  . G

<sup>2</sup> b) xxxx. Hen a

Durcheinanderwürfelung der grammatischen Kategorien eingewirkt hat. Eine Art soleher Confusion habe ich dort aber noch nicht berührt: das Eintreten der Passivformen für das Activ. Offenbar war auch hierbei das von mir a. a. O.1 erwiesene durchgreifende Streben nach a-Stämmen die hauptsächliche Triebfeder, denn solche a-Stämme wurden durch das Passivsuffix -ya auch für Wurzeln gesichert, die anderen Conjugationsclassen als denen mit -a angehörten. Solche Beispiele activen Gebrauchs von Passivformen sind nidhîyasi = du legst nieder (mit v. l. nidayûsi) G. von Jât. Iv, 279; khajjare = sie essen, und piyyare = sie trinken, in G. von Jât. w, 380; muccate in eso muccate inam = er wird seine Schuld los, in G. von Jat. v, 238; pannayase = dn erkennst, in G. von Jat. v, 255; pithiyare = sie schliessen, in G. von Jat. v, 266; nikhaŭñasi (die wohl allein richtige und statt des im Texte stehenden nighannasi einzusetzende v. l.) = du gräbst ein, in G. 8 von Jât. vi, 13, vom Comm. erklärt mit nikhaņissasi; negati in G. 43 von Jât. vi, 85: Santam hi Samo vajati, santam pâdâni neyati = denn Sâma geht leise, leise setzt (wörtl. ,führt') er seine Füsse (neyati für nîyati mit Durchführung des Activstammes ne); vanîyati = begehrt iv. l. vatîyati und dhaniyyati) in G. von Jât. vi. 264 und vi. 270: und der Aor. Pass. harîyinsu (v. l. -iy-) in G. von Jat. v, 302; die 3. Pl. Imper. Pass. áhannarum, mit Accusativ verbunden, in G. von Jât. IV, 395. Vielleicht beruht es auf dieser Verwilderung des Passivs, wenn in dem letzten Einleitungsvers von Milindap. S. 90 in chejjapessâmi der Passivstamm der Causativbildung zu Grunde gelegt ist. Das Sanskrit hat im Pass. mriyate = .sterben' ein weiteres Beispiel des gleichen Gebrauchs. Auch im Pali heisst .sterben häufiger miyyati, z. B. G. J. m, 426; miyare 6. von Jât. iv, 51, 53, 494; mîyanti G. von Jât. v. 77. vi, 26. Jât. iv, 51.º Es ist aber auch möglich, dass mriyate und sein Palicorrelat empfunden worden sind als Passiv zu mr = zermalmen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Und noch eingehender in einem im Druck befindlichen Artikel in B B.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Allerdings liegt es aber n\u00e4her, diese P\u00e4\u00e4li-Formen migyali etc. als Activa nach der vierten Classe aufzufassen.

1

Ein solches rein ans formalen, praktischen, nieht aus logischen Gesichtspunkten zu erklärendes Passivum im activen Sinne kann auch anwidhigati der Açoka-Inschriften sein und einfach den etymologischen Sinn von  $anu + vi + dh\hat{a}$  repräsentiren = nachmachen, befolgen.

In dem oben angeführten Satze von Shahbazg. xm, 10 verdient noch das Wort ridhenam Beachtung und eingehendere Erläuterung. Benler übersetzt es mit "Befehl" und fügt in den Anmerkungen hinzu *ridhenam* wird von dem Verbum dhi, das neben dhá erscheint, abgeleitet sein. Die Verknüpfung von vidhena mit dhâ ist zweifelles richtig. Wenn ich nochmals auf das Wort zurückkomme, so geschicht es, um ihm seinen gebührenden Platz in einer umfassenderen Kategorie von Erscheinungen anzuweisen, an die Buhler's Ableitung nicht so ohne Weiteres denken lässt. Wenn ich recht unterrichtet bin, nimmt die Sprachwissenschaft für einige â-Wurzeln jetzt i-diphthongische Vorläufer an, die sieh sowohl zu  $\hat{\sigma}$ - wie zu i-Formen variiren und die schliesslich auch ihren diphthongischen Charakter beibehalten konnten. Das Påli liefert eine ganze Menge neuer Bestatigungen für diese Erklärung. Es lässt sich vielleicht nicht in allen Fallen entscheiden, ob da das i-Element altes Erbe ist, und es ist recht gut möglich, dass es, den Zwecken der Bequemlichkeit dienend, durch die Analogie auch in Stellen eingeführt ist, wo es nicht hingehörte, auf jeden Fall ist es als sprachliches Element alt. findet sich nun zunächst, zum Theile gemeinsam mit dem Sanskrit. zum Theile aber auch über den Bestand des Sanskrit hinausgehend, in Verben von dem Typus trai, der also in seiner von den einheimischen Grammatikern gegebenen Gestalt trotz des P.W. in aller Form Rechtens beizubehalten ist. Die angenommene Zugehörigkeit zur vierten Classe ist hier nur eine scheinbare. Dass es in solchen Verben auf -mati hantiger als im Sanskrit entweder erhalten worden ist oder aut's Neue Verwendung gefunden hat, hat seinen Grund in der für das Bequemlichkeitsprinerp der Pälisprache überaus zweckdienlichen Verwendbarkeit dieses Elementes. Mit seiner Hilfe liessen sich nämheh auf die einfachste Weise a-Wurzeln anderer als der a-Classen

für die Umwandlung in a-Verba bequem zurecht machen. So ist für die Wurzel pâ ,trinken' des Sanskrit hie und da die Form pây eingetreten, in pâyâmi z. B. in G. von Jât. IV, 217, und in G. 134<sup>b</sup> von Jât. vi. 152: pâyâmi visam marissâmi; von Wurzel sthâ findet sich das Fut. niţţhâyissati in Jât. 1, 436; von Wurzel yû gehen Part. yûyato G. von Jat. v, 330, Part. Âtm. yayamano G. von Jat. vi, 125 und Absol. -yâyitvâ Jât. IV, 214; von ghrâ ,riechen neben upaghâtum der G. von Jât. v., 328 in der Prosa upagghâyitum. Da durch die Zurückführung auf diphthongische Wurzeln auch diejenigen auf -î mit denen auf -â verknüpft werden und es so eigentlich nur noch eine Frage nach der Majorität der Formen ist, ob man eine derartige Wurzel als  $\hat{\imath}$ - oder als  $\hat{\imath}$ -Wurzel ansetzt, so gehört z. B. auch  $Vbh\hat{\imath}$  ,fürchten hierher, das im Pâli, vom Skr. bibheti abweichend (aber mit dem bhayate des Veda sich berührend), in der Regel bhayati1 (wie Skr. trajute) bildet und auf der anderen Seite seine Zusammengehörigkeit mit den â-Wurzeln durch die Prohibitivform mâ bhâtha = fürchtet nichts, G. 206 von Jat. ur, 304, beweist. - Bei diesem Schwanken gewisser vocalischer Wurzeln zwischen der sogenannten athematischen und thematischen Flexion erscheint es bedenklich, festere prineipielle Grenzen zwisehen den verschiedenen in Frage kommenden Classen in den Fällen zichen zu wollen, wo sieh auch das Sanskrit an diesem Schwanken betheiligt, wie in dem Falle von gete neben gayate und engati; und es erseheint ferner bedenklich, die Form neti = ,führt' und deren Sippe als Producte der Contraction von aya in nayati ete aufzufassen. Vielmehr herrschte hier wohl von Anfang an die Beliebigkeit der Bildung nach der zweiten oder nach der ersten Classe, und es wurde nur aus Bequemlichkeitsrücksiehten im Pâli zum Theile und im Sanskrit überwiegend für den a-Stamm entschieden. Das Vorkommen der Flexion nach der zweiten Classe auch im alten Sanskrit spricht dafür, dass wir es bei neti im Pali nicht unt einer contrahirten Form zu thun haben. Allerdings überwiegen auf der späteren Sprachstufe des Pali, in der Prosa, die Formen

Daneben aber auch vihemi G. Jat. v, 154 und vibheti G. Jat. v, 509.

nach dem Typus neti; das beweist aber nur, dass in der späteren Entwicklung auch nayati dem allgemeinen Zuge nach Contraction von aga zu e hat nachgeben müssen, und dass dieser also noch stärker war als die Vorliebe für die a-Formen (was übrigens auch daraus hervorgeht, dass die vielen Verba, die nur aus Vorliebe für den a-Stamm das Causativ im Sinne des Primitivs anwandten, das -aya dann doch zu -e contrahirten). — Was ni recht ist, ist ji =, siegen mit seiner doppelten Formenreihe jayati und jeti (sehon in den Pâli-Gathas) billig. Und annähernd bewiesen wird auch hier die Ursprünglichkeit der zweitelassigen Formen wie jeti durch ihr Vorkommen auch im alten Sanskrit. — Wer weiss, ob wir nicht auch für manche n-Wurzeln eine ursprüngliche Zweiheit der Flexionsmöglichkeiten anzunehmen haben, so in allererster Linie für  $bh\hat{u}$ . Die Fälle der anscheinenden Contraction von ara zu o, also Formen wie bhoti und hoti, überwiegen auffallender Weise sehon in den Gâthas ganz bedeutend, und da diese Formen von bhû die Hauptmasse der angeblichen Contractionsfälle von ava zu o ausmachen, erklärt sich mit dieser Annahme am befriedigendsten die sehon auf der Pâlistufe hervortretende, bei Weitem grössere Neigung von ava zur scheinbaren Contraction als die von aya, die doeh wohl linguistisch ganz parallel stehen.1

Das e Element findet sich im Påli weiter aber auch noch mit dem ei von ei-Wurzeln zum Diphthong e vereint, nicht in eig verwandelt, vor, und wir haben dann Wurzeln auf e, die in die zweite Conjugationsclasse gehören. Das e ist auch durch die schwachen Formen durchgeführt, was mir nicht nothwendig als Analogiebildung betrachtet werden zu umissen scheint. Da z. B. die Wurzel yei im Sanskrit keinen Unterschied zwischen starkem und schwachem Stamm zeigt, branchte auch ein mit i erweitertes ei im Påli in den schwachen Formen keinen Veranderungen zu unterliegen. Es gehören hierher die Formen, von denen ich nur die nicht auf Schritt und Tritt begegnenden

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Das (beige gewichtige Material zur Beurtheilung der de, 7- und n-Stämmen: Comugation und Declination aus der P\(delta\)-Literatur und den Inschriften muss (\* \*) des unt issendere Sonder-Untersichung autsparen.

mit Stellen belege: von dâ 1. P. S. Praes. demi Jât. 1, 352. Comm. von Jât. vi, 266; 2. P. desi Jât. 1, 279; 3. P. deti, âdeti G. von Jât. vi, 251; Plural 1. P. dema G. J. IV, 207. Jât. III, 436. vi, 37. 156; 2. P. detha G. J. v, 370; 3. P. denti; Imper. 2. P. dehi; 3. P. detu Jât. IV, 171; 2. P. Plur. detha J. 1, 351; Part. dento. Eine problematische Form von dâ ist diyati, âdiyati, z. B. G. von Jât. v, 221; Mil. 25, 23. Vielleicht müssen wir zu ihrer Erklärung den gesehwächten Stamm di oder dî annehmen, der in der beliebten Weise zum a-Stamm erweitert ist. Das wäre die einfachste und vielleicht ansprechendste Erklärung. Andere sind aber nicht ausgesehlossen.

Von sthâ: Imper. 2. S. uṭṭhehi, z. B. von Jât. 1v, 18. 84. 94. 433 etc. Jât. 1, 151. 111, 515. 1v, 36. vi, 40; 2. Pl. uṭṭhetha G. von Jât. vi, 176. Jât. 1v, 281. 290. 376; 3. Pl. uṭṭhentu G. J. vi, 165.

Von dhâ: vidhenti G. von Jât. v, 107; Imper. vidhentu G. von Jât. vi, 230; Inf. apidhetum = schliessen, G. von Jât. v, 60 und nidhetave G. von Jât. II, 17; und Absol. samvidhetvâna G. 191 von Jât. vi, 301.

Ausserdem habe ieh von anderen Verben bisher nur vereinzelte und zweifelhafte Formen gefunden: von  $\hat{a} + bh\hat{a}$  die 3. P. Pl. Ind.  $\hat{a}bhenti$  in G. von Jât. vi, 118 und 124, beide Male aber mit v. l.  $\hat{a}bhanti$ . Und vielleieht sind einige Futurformen von  $\hat{a}$ -Wurzeln auf ressati, und. wegen Gleiehwerthigkeit und Vertauschbarkeit von e und i vor Doppeleonsonanz, auf rissati hierherzuziehen: vijahessasi G. von Jât. vi, 301, und hessâmi G. von Jât. iv, 415. v, 468. vi, 80. 190 und v. l. hissâmi (neben hassâmi im Text) G. von Jât. iv, 420, alle von der Wurzel hâ; pissâmi = werde trinken (mit vv. ll.) in G. von Jât. iii, 432; akkhissam von  $\hat{a} + khy\hat{a}$  G. von Jât. iv, 257. v, 41. 65. 69. 250. vi, 20; upañnissati von upa + jñâ G. von Jât. v. 215; patecupadissâmi von prati + upa + dâ G. von. Jât. v, 221; anuyissanti G. von Jât. vi, 49; vijahissam Jât. iv, 261 von hâ. Ich kann

Auch dieser gehört nun natürlich in diese Formenreihe und ist mindestens im das P\u00e4li nicht mehr durch Consonantenausfall vor dem h zu erkl\u00e4ren.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dieses lässt sich aber auch so erklaren, dass aus dem durch Verkürzung des Stammauslantes von jahå entstandenen jahati eine Wurzel jah abstrahirt und den weiteren Bildungen zu Grunde gelegt wurde.

von diesen Futura nur hypothetisch sprechen, weil sie auch eine andere Erklärung zulassen: ihr e (resp. das vor Doppeleonsonanz seeundar daraus entwickelte i) kann nämlich auch entstanden sein aus der dem in die Stammsilbe zurückgetretenen y des Futursuffixes syati, so dass diese Futurformen der Kategorie der Futura dekkhati, pavecchati, des Praesens meñati des Shâhbâzgarhi-Edietes xm und der Genitive kalanesa und piyesa, etisa etc. in den Açoka-Inschriften. Agathuklayesa und Lisikisa auf den griechisch-indischen Münzen und ekissa etc. in literarischen Pâli einzuverleiben sein würden, über die ich au anderer Stelle gehandelt habe

caghati. Delhi Sivalik 9/10: te pi ca kâni viyovadisamti, yena manı lajükâ caghanti âlâdhayitare (und analog in den anderen Versionen möchte ich nicht mit Bunder übersetzen und sie (d. h. die anderen Diener, abgeschen von den Lajjûka's) werden gleichfalls einige vermahnen, damit die Lajjûka's meine Gunst zu gewinnen trachten', sondern und jene (nämlich die Lajjûka's) werden einige (von diesen anderen Dienern, die nämlich im Dienste des Königs säumig sind), vermahnen, wodurch die Lajjûka's meine Gunst gewinnen können. Der wiehtigste Untersehied meiner Uebersetzung ist die abweichende Auffassung von caghamti. Bühler leitet es mit Kens her von einem Verb, das sich als ein wünschen nach Brutan's Bemerkung ZDMG, 41, S. 19 und 46, S. 61 noch in allen tertiaren Prakrits findet. Mir scheint es, als ob für die fragliche Verbalform caghati an allen Stellen ihres Vorkommens zum Theil chenso gut und zum Theil besser als "wimschen" die Bedeutung .konnen passte Es findet sich gleich wieder im nächsten Satze dieses selben Edictes, der in der Delhi Siyalik-Version heisst: Athâ hi pajam rigatage dhâtige nisijitu asrathe hoti: rigata-dhâti caghati me papa a sukham palihatare --, nach Bunden's Uebersetzung, in der ich nur das "trachtet" in "kann" oder "ist im Stande . . zu" umandere: denn, wie (ein Mann) sich beruhigt fühlt, wenn er sein Kind einer verständigen Wärterin übergeben hat — indem er sich sagt: "die verständige Warterin ist im Stande mein Kind gut aufzuziehen" -.:

Es kommt ferner an zwei Stellen der Separat-Edicte vor, nämlich in Dhauli Sep. 1, 18/19: Hevam ca kalamtam (t)uphe (ca)gha(tha) sam(pa)[ti]pådayitave. Während Senart das Wort übersetzt mit 'ayez soin', indem er es von jågr ableitet, gibt Buhler den Satz wieder mit 'Wenn ihr so handelt, werdet ihr ench bestreben (meinen Befehl) richtig auszuführen'. Mir seheint, dass die Beamten, indem sie in der vorgeschriebenen Weise handeln, nicht nur sich bestreben, den Befehl auszuführen, sondern ihn thatsächlich ausführen, dass also die Uebersetzung 'dann werdet ihr in der Lage sein. (meinen Befehl) richtig ausgeführt zu haben', treffender ist als die mit trachten'. Derselbe Satz, in Dhauli nur ohne ca, kehrt auch Sep. u, 11 = Jaugada Sep. n, 16 wieder.

Schen wir uns für die Bedeutung ,können nach einem geeigneten an caghati erinnernden Verbum um, dann stossen wir sofort auf c(a)kiye in Dhauli Sep. 11, 5 = cak(i)ye Jaugada Sep. 11, 7, das auch Bunler mit "kann" übersetzt, und auf cakiye im Sahasram-Ed., Z. 3 und cakiye und cakye im Bairât-Ed., Z. 5 und 6 (während Behler ZDMG. 45, S. 151 cakaye für Bairât angibt). Dass cakiye etc. in allen diesen Stellen wenigstens dem Sinne nach = çakya sein muss, beweist ausser dem Zusammenhange das an der entsprechenden Stelle des Rûpnâth-Edictes stehende sakiye und das im Ed. 1, Z. 4 und 5 der ersten Version der Siddapura-Ediete entsprechende sakye, und Sakle Z. 9 und sak. Z. 10 des 1. Edictes der zweiten Version derselben Edicte. Und Bühler bemerkt denn auch ZDMG. 41, S. 27, Anm. 3, cakiye sei das Part. Fut. Pass. des Prâkrit Verbs cak ,können, eines Repräsentanten und vielleicht Verwandten von Sanskrit gak, die Mähârâştrîform sei cay. Mit dem c ist, glaube ich, die Hauptschwierigkeit erledigt. cagh ist offenbar der Futurstamm von cak, mit Ersetzung der Tenuis kh durch die Media gh. Für die Möglichkeit solcher Ersetzung im Allgemeinen brauche ich bei deren Landläufigkeit keine Beispiele zu erbringen. Dass sie auch eine für Tenuis · Sibilant eingetretene Tenuis aspirata ergreifen kann, beweist im Páh jháyati, in der Máhár. jhínam und jhijjai fiir kṣá. Damit auch eine ziemlich genaue Parallele nicht fehle, hebe ich das Fut. bhejjati,

.....

ì

4

fur bhecchati, von bhid, G. von Jât, III, 430, hervor, wo freilich ausserdem noch Verlust der Aspiration eingetreten ist. Ich glaube, es stehen der Auffassung von caghati als Futurum also keine unüberwindlichen Schwierigkeiten entgegen. Auch die futurale Bedeutung fügt sich ohne Weiteres in den Zusammenhang. Aber auch dem, der ein Praesens verlangt, kann ich einen Ausweg zeigen, indem ich ihn auf meine Erörterungen über praesentisch gebrauchte Futurstämme in dem oben erwähnten, in den "Gött. Nachr." erscheinenden Artikel verweise. Meinen dort gegebenen Beispielen will ich hier noch zwei weitere und die Bemerkung hinzufügen, dass auch die Verallgemeinerung des Futurstammes auf das von mir in K. Z. a. a. O. behandelte Bequemlichkeitsprincip, speciell auf die eine Aeusserung desselben, zurückzuführen ist, die in dem Streben nach a-Formen besteht. Weil der Futurstamm auf a endete, wurde er an Stelle der häufig nicht auf " endenden Praesensstämme gesetzt. Die neuen Beispiele, die ich anführen möchte, sind: acchati = sitzen bleiben, für Skr. åste, z. B. G. von Jât. iv, 25. v, 43. vi, 45. 117. 127. Jât. iv, 213. 306. Bisher ist es aus dem Aoriststamme hergeleitet worden. Analogiegründe sprechen aber für das Futurum. Das andere ist der gleichlautende Futurstamm acch von as, der durch die neue Futurbildung acchissati in Ját. iv. 336 beweist, dass auch er als Praesensstamm adoptirt worden ist. Als Futurum findet sich falchanti -- "werden sein" noch Sháhbázg.-Ed. v. 11.

Edict v. Lauriya Araraj Z. 5 und Lauriya Navandgarh Z. 6, steht in einer Aufzahlung weiblieher Thiere auch ajakā-nāni, das Berner in der hier geschriebenen Weise in zwei Worte zerlegt. Senam aber in ajakā kāni corrigirt. Berner erklärt nāni für das neute. Pluralis des Demonstr. na. das sieh, geschlechtlich incongruent, auf die dabei stehenden Feminina beziehen soll. An der Incongruenz des Genus ist allerdings kein Anstoss zu nehmen, da sie in den Pali-Dialecten ausserordentlich häufig ist. Anstoss nehme ich

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Den bin degen Beweis für die Richtigkeit meiner Auffassung habe ich nachtige in in sin diese = plu vust konnent von Sutta Nipåta Nr. 46, Strophe 11 gehinder Corr Nore.

aber an dem als Adjectivum gebrauchten na. So weit meine Beobachtungen reichen, findet na sich an sicheren Stellen nur substantivisch gebraucht, in Abweichung von ta. Es gibt nun aber im Pâli ein Suffix âna, das wohl von n-Stämmen ausgegangen sein wird (z. B. addhâna für adhvan), das aber dann einfach die Rolle eines Svårthika-Suffixes angenommen hat und auch an vocalisehe Stämme antreten kann. So findet sich sotthånam für sotthi = srasti in G. von Jât. IV, 75. VI, 139, auch schon bei CHILD.; gimhânam = Sommermonat G. Jât. v, 63, auch bei Child.; resiyâno = vaiçya in G. Jât. vi, 15 und vesiyânâ G. 183 von Jât. vi, 301; vassâno = Regenzeit, häufiger belegt, auch schon bei Child; und, ebenso zu erklären, das bekannte tiracchâno = Thier; im Milindap. S. 241 aber sogar puttánam = den Sohn. So kann ajakána eine Weiterbildung mit diesem Suffix von ajaka sein. In -âni aber dürfen wir die Feminin-Endung -ûnî sehen, die, eigentlich wohl gleichen Ursprungs wie das Suffix âna, im Pâli manchmal die kürzeren Feminin-Suffixe vertritt, so in mâtulânî ,Tante', z. B. G. von Jât. IV, 184 (auch im Sanskrit); gahapatânî, Hausherrin', z. B. C. Jât. n, 286. In dem End-i für -î müssen wir dann die Voealkürzung erblicken, die gerade für den Dialect von Lauriya Ararâj und L. Navandgarh so bezeichnend ist. Aber ieh gestehe, dass meine Erklärung von ajakânâni zu viele, zum Theil ungewöhnliche Zwischenglieder erfordert, um vollständig bündig zu sein. Als Möglichkeit darf sie aber vielleicht mit in Erwägung gezogen werden.

Zu nîlakhitaviye und nîlakhiyati im v. Edicte (Delhi Sivalik. Z. 16 und 17) = castriren, aus nis — lakṣay (Senart und Bihler. ZDMG. 46, S. 79, Anm. 27) möchte ich nur bemerken, dass dadurch auch das nilicchita (in barmanischen Handschriften nilacchita) des Pâli, das Trenckner, P. M., p. 55 von akṣ ableitet. seine Erklärung findet. Es kommt vor z. B. in G. von Jât. vi. 23s in dem Compositum nilicchitaphalo = dessen Hoden herausgerissen sind. Die vv. ll. niluñcita und niluñji- sind wohl nur Ansflüsse des Versnehes, ein durchsichtigeres Wort an die Stelle zu setzen.

Den Anfang des Edictes vi übersetzt Bihler: "Der göttergeliebte König Piyadasi spricht also: "Als ich zwölf Jahre gesalbt war.

liess ich Religions-Ediete zum Heil und Wohl des Volkes schreiben, (damit) das Volk das (gewohnte Sündenleben) aufgeben und in dieser und jener Hinsicht ein Waehsen im Gesetze erlangen möge". Bei dieser Uebersetzung sieht man aber nicht ein, was Piyadasi für einen Grund hatte, hier die Religions-Edicte aus seinem 13. Regierungsjahre zu erwähnen; ausserdem fehlt (was indessen nicht als voller Beweisgrund gelten kann) dann eine Verordnung an das Volk, die den Kern des Edictes abgeben könnte. Ich ziehe daher vor, den bei Buhler mit (damit) beginnenden Nachsatz se tam apahatâ tam tam dhammaradhi papora vielmehr zu übersetzen mit ,dieses (nämlich das Volk, loko) möge also dieselben nicht vernachlässigen, sondern in dieser und jener Hinsicht Wachsthum in der Gesetzeserfüllung erlangen. Ich fasse also apahatâ ebenso wie Bühler als ein Absolutivum, aber nicht von apa + hr, sondern von  $a + pra + h\hat{a}$ . Dabei fehlt es allerdings an irgendwelcher Motivirung für das cerebrale t und ich bekenne, dass daran möglicherweise die Billigung meiner Interpretation scheitern wird. Eine einigermassen annehmbare Erklärung durfte aber vielleicht mit der Annahme einer Contamination von hi mit hy gegeben sein. Hin und wieder haben wir solehe Formen- und sogar Wortgefüge-Mischungen im Pâli anzuerkennen. Solche bekannteren Falle, wo ein Wort die Bedeutung und ein anklugendes die Form hergegeben hat, sind z. B. im Pâli palibodha - Hinderniss, für palivodha, wofür in Girnar v. 6 sogar parigodha emgetreten ist, und in den Acoka-Inschriften (z. B. Girnar x, 4) usața, das der Form nach  $ut + s_f ta$ , der Bedeutung nach aber ucchrita reprasentirt, ferner pariscara (Girnar x, 31 und analog in den anderen Versionen), das die Bedeutung von Pali parissayam hat.

 $<sup>^{-1}</sup>$  Das Demonstrativum  $t\sigma$ hat in den Päli-Dialecten sehr oft einen anknüpfensen Sm., ug adweicher Art

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Da ich solche schembaren Palle von Contamination jetzt anders erkläre, den ersten wundich als Dissimilation der Consonanten gleichzeitig mit Assimilation des Consonanten im den Vocal, die beiden letzten als Stammwechsel, so ziehe ich ermehr vor, das Absol, a-pahatit von pru + hrt zu übersetzen; Johne die Inschriften zu werbetzent (vielleicht auch), Johne sie zu beseitigent, oder Johne gegen den Inhalt zu verstessentz. Corr Note.

Ueber kiman in demselben Edict (Delhi Sivalik vi, 6), das ieh als voealische Weiterbildung von kin auffasse, habe ich in meinem Artikel in K. Z. a. a. O. gehandelt.

Dass katham in Delhi Siv. vn, 1, 12 nach ichisu nicht ,auf irgend eine Weise' bedeutet, sondern mit dem sonst in dieser Verbindung erscheinenden kimti ganz auf gleieher Stufe steht und wie dieses einfach ,dass' zu übersetzen ist, habe ich an anderer Stelle erörtert; ebenso, dass me anuvekhamane von D. S. vn, 2, 2 wohl vielmehr Loc. absol. als Nom. absol. ist, wenn ich auch den Loc. me sonst bisher nur in Cariyâp. 1, 9, 19 constatirt habe.

In Delhi Sivalik vii, 2, 2 lesen wir nigohani . . chayopagani = geeignet zum Schattenspenden, d. h. schattenspendend. Ich stelle damit zusammen aus den Felsen-Edicten: manusopaga und pasopaga in Girnar n, 5. 6 (manucopaka und pafço]paka in Sháhbàzgarhi, manu .. ka und pa .. ka in Mansehra, manusopaga und pasopaga in Khâlsî, munisopaga und pasuopaga in Dhauli und Jaugada), auf osudha (resp. osadha) bezogen und, woran nie gezweifelt worden ist, .gceignet für, passend für' bedeutend. Ebenso bedeutet im Felsen-Ediet vm, 5 von Girnar tadopayâ (auch ebenso in Dhauli, dagegen tatopaya in Khâlsî, tatopayan in Shâhb, und tatopaya in Mans.). als Attribut zu rati (resp. abhilame) ,dem angemessen. Es ist aber bisher nicht gelungen, auch die Ableitung des Wortes ebenso zweifellos klarzustellen wie die Bedeutung. Das literarische Pali scheint mir aber diese Klarstellung zu ermöglichen. Es bietet einige Variationen dieses fraglichen Wortes. Im Milindapañho S. 9, Z. 20 steht der Satz katacchubhikkham¹ tadûpiyañ ca byañjanam dapetrá = nachdem er ıhm einen Löffel voll Bettelspeise und die dazu passende (dazugehörige) Sauce hatte geben lassen. Gåthå 2 von Jåtaka u. S. 160 sagt ein Affe zu dem Krokodil, das er überlistet hat: Mahatî vata te bondi, na ca paññá tadûpiká = Massig zwar ist dein Körper, aber es fehlt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ein Compositum mit umgestellten Gliedern. In K. Z werde ich darlegen, dass der treibende Grund für diese Umstellung in vielen Fallen der Wunsch war, das Compositum nach der hervorragend behebten a-Flexion decliniren zu können.

dir der dementsprechende Witz. Der Commentar erklärt richtig tassa sarîrassa anuccharikû. Gâthâ 30 von Jât. v, S. 96 lesen wir senûpiya . . . khattiyakañña = für das Bett geeignete Ksatriva-Mädchen. Der Commentar erklärt hier, was wir uns merken wollen: sayanûpagatá. Und schliesslich sei das bekannte kalûpako neben kulûpago angeführt, welche beiden, auch nach Childers, "Hausfreund" bedeuten." Trotz der Mannigfaltigkeit der Formen haben wir es, wie ich glaube, mit einem Complex von Variationen ein und desselben Wortes zu thun. Es ist keine darunter, die nicht mit einer der übrigen durch die Gemeinsamkeit eines wesentlichen Lautes oder der Bedeutung verbunden wäre. kulûpako und kulûpago gehören selbstverständlich wegen ihrer Bedeutung auch formell zusammen. Mit kulûpako zusammen gruppirt sich aber manucopaka und pafcolpaka von Schahb. und manu . . ka und pa . . ka von Mans., mit kulûpago manusopaga, pasopaga, resp. pasuopaga und châyopaga. Von manusopaga und pasopaga ist wiederum der gleichen Bedeutung wegen senûpiya nicht zu trennen, und tadûpiya vermittelt dieses wiederum einerseits mit dem der Bedeutung nach etwas seitwarts liegenden tadopaya und tatopaya regemass, entsprechend) und andererseits mit dem ebenfalls ,dem entsprechend bedeutenden  $tadúpik\hat{a}$ , dessen k schliesslich die ganze Reihe wieder an kulûpaka anschliesst und als Prüfstein für die Richtigkeit der Formverknüpfung dienen kann. Die Bedeutungsdifferenz zwischen kulipako Mausfreund, wörtlich "zu einer Familie gehend und z. B tadûpiya .dem angemessen verschmilzt in der Praeposition upa zur Einheit, denn upa bedeutet nicht nur "hinzu", sondern nach den Lexicographen ist es auch - sådgega. So fragt es sich nur noch, welche von den angeführten Varianten den übrigen als Ausgangspunkt zugrunde zu legen ist. Es ist nicht unmöglich, dass apako and daraus entwickelt apiko und apiyo, resp. apayo) einfach das fleetirbar gemachte upa ist. Im Pali ist die Erscheinung gar nichts Ungewöhnliches, dass Adverbia zu flectirenden Adjectiven

 $<sup>^4</sup>$  kwinjuko, das E. Merten, S. 58 semer sehr schlechten Grammatik aufmatt, 5 rulat auf Phantasie. Interphane ist an der fraglichen Stelle, Cullay, x, 13, 1. Accorden

gemacht werden: so findet sich tatho¹ z. B. im Commentar von Jât. IV, 164, d. i. das flectirte tathâ, das Adj. neutr. nânam ,verschieden', ein flectirtes nânâ, Mil. 86, 18, etc. Vielleicht ist auch das noch unerklärte tâvade im Pâli nichts weiter als der Locativ einer Neuflexion des zum a-Stamm erweiterten Adverbs tâvad, der wiederum im gleichen Sinne adverbiell gebraucht wird; und tasmâti, z. B. Gâthâ 2 von Jât. IV, 53 kann möglicherweise der Locativ des einer Neuflexion als Stamm zugrunde gelegten tasmât sein. - Wie gern ferner das Suffix ka zu dem rein praktischen Zwecke verwendet wird, einer Wortform ein anderes Gepräge zu geben und sie in eine andere Kategoric überzuführen, ist evident genug. Anch ans den Açoka-Inschriften kann ich eine ziemlich genaue Analogie anführen. Das Localadverb et(ra)ke in Shâhb. 1x, 20 und sastrake in Mans. 1x, 6 ist doch wohl weiter nichts als das mit ka weiter gebildete und dann flectirte adv. etra, resp. atra ,hier. — Wählen wir diesen Ausgangspunkt, dann ist der Weg der grammatischen Erklärung kürzer. Die Endung -ako kann beliebig mit -iko wechseln. Bewiesen zu werden brancht diese für das Pâli notorische Thatsache nicht. Ieh wähle unter Dutzenden von Fällen nur ein Beispiel aus: heraññika ,Bankier steht Jât. nr. 100 neben herannaka Jât. Nr. 290. k im Innern kann ferner durch y ersetzt werden.2 Ein Beispiel von vielen ist posáraniko neben posáraniyo Ját. m., 432: und. für die Form mit -aka, sorannaya golden Gâthâ Jât. vi, 230. Dadurch ist das Nebeneinander der Formen upaka, upaya, upika und upiya erklärt. Zu upaga würden wir von hier aus durch die Annahme einer Ersetzung von Tenuis durch Media gelangen, wie wir sie für ka häufiger erst

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das substantivirte Neutrum hiervon, mit der Bedeutung "Wahrheit (entsprechend *vitatham* "Unwahrheit"), erblicke ich auch in dem Titel *tathågata* des Buddha, den ich erkläre als "zur Wahrheit gelangt" *(tatha* + ågata), also als Synonym zu *buddha*. Auch der Comm. a. a. O. associirt *tatham* mit *sacram* 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch in den Açoka-Inschriften: Khâlsi ix, 24 nilathi y am und Dhanli ix, 7 nilathiya m. Die Schreibung -ikya für diese Endung, die vereinzelt in Delhi Sivahk vn. 2, 2 und fast regelmässig in Khâlsi erscheint, ist der sprachgeschichtlich interessante Versuch, eine Mittelstufe in der Entwicklung graphisch zu fixiren und dem schwankenden Sprachgebrauch nach beiden Seiten hin Rechnung zu tragen.

aus der Mahârâştrî kennen, wie sic aber auch im Pâli ihre Analogien, z. B. in elamûgo für edamûko, hat. - Ziehen wir es aber vor, von dem Adj. upaga "hinzugehend, sich anschliessend" als der Entwicklungsgrundlage auszugehen, dann sind kulûpaga und manusopaga etc. von vornherein klar; kulûpaka, manuçopaka etc. aber weisen dann die Ersetzung von Media durch Tenuis auf, die für das Pâli keiner weiteren Exemplifieirung bedarf, die aber auch für die Acoka-Inschriften durch Hindentung auf Formen wie vracamti in Shahb, xiii, 10, den Namen Maka für Magas (ebend.), auf Kamboca Dhauli v. 23. auf das häufig wiederkehrende paṭipâtayati von pad in den Jaugada Separat-Edicten, auf paţipogam von Lauriya Ararâj v. 5 (für paţibhogam) u. a. als etwas durchaus Mögliches bewiesen werden kann. -- -upaya, -upika und -upiya entstanden dann aus -upaka auf dieselbe Weise wie bei der ersten Annahme. Nur die Bedeutungsentwicklung erscheint bei der zweiten Eventualität etwas schwieriger, aber doch nicht unverständlich. "Zu etwas hingehend" kann sich recht gut zu der Bedeutung ,mit etwas harmonirend, zu etwas passend, geeignet zu' entwickeln, senûpiya von Jât. v, 96 liess ja, wie wir gesehen haben, sogar beide Bedeutungen als möglich zu. Es bleibt dann nur noch ersteus das  $\hat{u}$  von  $tad\hat{u}pika$  und  $tad\hat{u}piya$ zu erklären, denn das von senúpiga und kulúpaga erklärt sich aus dem für das Pali, freilich nicht ausnahmslos, giltigen Morengesetz. aus der für einen elidirten Vocal eintretenden Ersatzdehnung eines anderen. In tadúpiga aber haben wir eine der vielfachen Vocalverkingerungen vor uns, die im Pali und in den Açoka-Inschriften so hautig sind and zum Theil, wie schon behauptet ist, auf Accentverhaltmisse zuruckgehen. — So bedarf nur noch das  $\sigma$  von pasopagain Girnar und Khalsı, pasnopaga in Dh. und Jaug, und pa[ço]paka in Shahb., tadopaya in Girnar und tatopaya in Kh., Sh. und M. der Erklärung, opinga ist ein sogenanntes svärthika-Taddhita, das ebenso gleichbedeutend ist mit upaga wie im Páli poráņa mit purâņa etc. and wie in Jang. Sep. Ed. 1, 2 and 11, 2 mokhiya- and in Dhauli Sep 1. 3 und 11. 2 mokhya- mit Sanskrit und Päli mukhya. — Die auffallige scheinbare Contraction von u und  $\sigma$  zu  $\sigma$  in pasopaga und

pa[ço]paka ist vielmehr als Elision des ersten Vocales u zu erklären, wie solche im Pâli (neben anderen Verfahrungsweisen) schr üblich ist: z. B. kulupikâ, râjisi, sosârita und dosârita (für su + osârita und du + osârita, von E. Müller S. 43 seiner Grammatik aber falsch beurtheilt), Mâh. ix, 4, 11. Parallelen zu diesem Process haben wir auch in unseren Insehriften selbst, in bramanibheşu Shâhb. v, 12, bramanibhyeşu Mans. v, 23, bambhanibhesu Khâlsî v, 15, . . bhanibhi . . Jaug. v, 26 und bâbhanibhi[ye]su Dh. v, 24, in pajupadane Shâhb. ix, 18. pajupadâye Jang. ix, 14.

In pasuopaga von Dh. und Jang. ist diese Elision unterblieben. Beliebigkeit herrscht auf grammatischem Gebiete nirgends so sehr wie in den Sandhi-Erseheinungen des Pâli. — Senart und Bühler leiteten tadopayâ (und die aequivalenten Formen) und tadûpiya aus aupayika 1 ab, Trenckner aus âvap. Diese Etymologien lassen aber die durch die Bedeutungsgleichheit gewährleistete Zusammengehörigkeit von tadûpiya und manusopaga ausser Auge.

In Delhi Sivalik vu, 2, 4 findet sieh der Satz dhammamahâmâtâ pi me tsel bahuvidhesu athesu ânugahikesu viyîpatâ-se, von Buhler übersetzt mit "Meine Gesetzesoberen beschäftigen sieh auch mit mancherlei Gnadensachen'. Hier ist das se von riyâpațâ-se auffällig, und umso auffälliger, weil es genau in dieser selben Verbindung und Stellung in den Açoka-Edicten wiederholt vorkommt, nämlich noch einige Male in unserem Edict, ferner in Dhauli v. 24 und 25. wo Girnar drei Mal yvâpatâ te, Khâlsi viyâpaţâ te, Mansehra riyapuța te, riyaprața te und rapuța [te] und Shahb. rapața [te] und riyapața te hat. Dieses te hat die Interpreten und mich früher verleitet, auch in dem se von riyapață-se das Demonstrativpronomen zu erblieken. Nun habe ich aber noch nirgends ein se als Nom. Pluralis gefunden, denn an den drei einzigen Stellen, wo es auf den ersten Bliek so gedeutet werden könnte, in Dhauli v. 21, Mansehra v. 20 und Khâlsî v. 14 bezieht es sieh auf den Singular apatiye und es hat denn auch in Manschra folgerichtig das Verb kaşati im Sin-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aber *anpanika*, das nach P. W. auf *upâya* zurückgehen soll, wird umgekehrt mit *tadopaya* etc. auf einem Strauche gewachsen sein

gular bei sich, während der Plural kach(am)ti in Dhauli und kach(a) μ(t)i in Khâlsî auf constructio κατα συνεσιν beruht. Gegen die demonstrative Natur spricht dann noch im Besonderen der Umstand, dass an der oben angeführten Stelle von Delhi Sivalik vn, 2, 4 schon ein Demonstrativum, tfe], vorhanden ist. So werden wir also se in dieser Verbindung an allen Stellen seines Vorkommens anders zu erklären haben. Da es immer hinter einem Plural masc, steht, so scheint mir alle Wahrscheinlichkeit dafür zu sprechen, dass es mit dem à dieses Plurals zusammen die dem vedischen -âsas entsprechende vollere masculine Pluralendung repräsentirt, die auch im Pâli in der gleichen Form -ise hänfig genug belegt ist. Dass in allen westlichen Versionen der Açoka-Dialecte dafür te erscheint, erkläre ich mir so, dass die Steinmetzen diese Endung - ase nicht verstanden und für das se, von dessen demonstrativer Natur sie eine, wenn auch nicht vollkommen genügende Kenntniss besassen, den wirklichen Plural te des Demonstrativums substituirten, weil dieser in den Zusammenhang passte.

# Abû Ma'šar's ,Kitâb al-Ulûf'.

Von

#### Julius Lippert.

Am Ende seines Artikels 'Abou Maaschar' in der Bibl. Orient. (Haye 1777) sagt d'Herbelot gelegentlieh der Aufzählung der Werke dieses Autors: 'Mais le plus renommé de tous est eeluy des Olouf ou Milliers d'années, dans lequel il traite de la naissance, de la durée, et de la fin du monde. C'est dans ec Traité qu'il soûtient que le monde a été créé, les sept Planètes se trouvant placées au premier point du signe du Belier; et qu'il finira, lorsque les mêmes Planètes se rencontreront ensemble au dernier point du signe des Poissons, en leur exaltation, ou tête du Dragon. Il marque aussi dans ce même Livre les époques des Empires et des Religions avec le terme de leur durée. La Religion Chrétienne selon cet Auteur ne devoit durer qu'un millier et demy d'années Lunaires ou Arabiques, c'est-à-dire 1500 ans . . . . . '

Ich habe vergeblich gesucht festzustellen, aus welcher Quelle d'Herbelot hier geschöpft hat; ein Manuscript des Werkes ist meines Wissens in keiner abendländischen Bibliothek vorhanden. Ḥaģģi Ḥalfā, dem er sonst in seinen bibliographischen Angaben folgt, ist für diesen Fall sein Gewährsmann nicht. Dass das Buch astronomische oder richtiger astrologische Probleme behandelt habe, beweist seine Rubricirung seitens Ibn al-Ķifti's und Ibn Ḥallikân's. Indessen

こうかきて 意見をかせいまから でいまっていまっ

فمن كتبه في صناعة الأحكام كتاب اللطبايع كتاب الألوف ... ا

وله التصانيف المفيدة في علم النجامة منها المدخل .··· والألوف ··· والألوف ···

wäre es verkehrt, anzunehmen, dass damit sein Inhalt erschöpft gewesen sei; diese Berechnungen können vielmehr nur den Rahmen gebildet haben, dem sich ein ganz anderer, und man darf wohl sagen interessanterer. Stoff einfügte. Denn nur unter dieser Voraussetzung konnte Mas'ûdî (Prair. d'or. 1V, 91)1 über das Werk mit folgenden وقد ذكر أبو معشر المنجّم في كتابه المترجم بكتاب :Worten referiren الالوف الهياكل والبنيان العظيم الذي تعدث بناؤه [1] العظيمة التي نعدث .. بناؤها] في العالم في كلّ ألف عام ... Und bei Birûnî (Chronol., p. 205, citirt.2 Wir haben کتاب في بيوت العبادات eitirt. Wir haben also in dem Werke nach den Worten Mas'ûdî's ein chronologisch في كلّ ألف عام geordnetes Corpus monumentorum zu erblicken. Das wörtlich zu nehmen, habe ich allerdings meine Bedenken. Denn gesetzt auch den Fall, dass der gelehrte balchische Astronom die Gründungszeit eines jeden Bauwerks kannte oder doch berechnen zu können glanbte, auf wieviel Jahrtausende hätte er wohl zurüekblicken können? Welche Eintheilung bot sich ihm ferner für die Disposition des Stoffes, da Jahrtausende doch keine organischen Zeitabschnitte sind? Viel grössere Wahrscheinlichkeit hat die Annahme für sich, dass der Verfasser die bei den arabischen Chronisten beliebte Eintheilung nach Dynastien oder Nationalitäten gewählt hat. Mit dieser Annalime würde die im Fihrist (277, 13) dem Titel beigefügte Notiz im Einklang stehen, dass das Werk aus acht Büchern bestanden habe; denn acht ist ja bei den Arabern die classische Zald für die Culturvölker.3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Und mit ihm fast worthelt übereinstimmend Haggi Halfå v. 50, ur. 9897.

<sup>2</sup> Dart schon ber der unhaltlichen Uebereinstimmung dieses Titels mit der Erklaring Mas'ibh's die Identitat beider Werke als sicher gelten, so wird sie vollends dadurch ausser Zweitel gehoben, dass die zm Anführung der Werke Gelegenheit gebeude Erwataung der Moschen von Damaskus als Citat aus ihnen anfzufassen ist Der Litel ist von Birum also wohl a potiori des Inhalts hergenommen. Deukbar treiheh ware auch, dass der Titel vollstandig العبادات Erwataung der Werke Gelegenheit gebautet habe, was ich jedoch tur weniger wahrscheinlich halte.

واليونانيّون أحد الأمّم : So Kifti am Schlusse seiner Platobiographie المُون أحد الأمّم العلم واستنباطه وهم الهند والفرس ولكلدانيّون والوم الثماني الذين عنوا بالعلم واستنباطه وهم الهند والفرس ولعرب والعبرانيّون المالة الماليّة بالماليّة الماليّة الماليّة

Im Verfolg der sehon angezogenen Stelle aus Bîrûnî werden die Tempel der Harrânier in einer Weise erwähnt, dass die Annahme, Abû Ma'šar habe die Culturstätten dieser Religionsgenossenschaft im Zusammenhang behandelt, berechtigt erseheint. Auch dieser Umstand würde für meine Hypothese sprechen, da ja nach der Anschauung der Araber jeder Nationalität eine bestimmte Religion entspricht. So werden wir also in dem beanstandeten Passus Mas'ûdi's nur einen Versuch zur Erklärung des zur Kennzeichnung des Inhalts zwar ungeeigneten, aber nach arabischer Art nicht ungewöhnlichen Titels zu betrachten haben, eine Erklärung, die möglicherweise der Vorrede des Werkes selbst entnommen ist.

Was nun den Inhalt des Werkes anlangt, so ist zu bemerken, dass der Verfasser sich nicht auf die trockene Aufzählung und Beschreibung der Bauwerke beschräukt hat. Viehnehr scheint er, nach den uns erhaltenen Fragmenten zu urtheilen, durch Einflechtung eulturhistorischer und geographischer Nachrichten, sowie biographischer Notizen über die Erbauer der Monumente als auch über die, denen zu Ehren sie erbaut waren, seine Darstellung belebt zu haben. Doch lassen wir die Fragmente selbst zeugen.

historischer Zeit Ἰωνία für Gesammthellas gebraucht hätte, ausgeschlossen ist.

In derselben Biographie begegnen wir einem weiteren Citate aus dem Werke (p. 16, 21): Abû Ma'šar, der Astronom von Balch, berichtet in seinem Kitab al-Ulûf', dass Asklepios nicht der Erste wegen der Heilkunst Vergötterte und nicht ihr Begründer war, sondern dass er sie rom anderen gelernt und den Weg, den andere ror ihm eingeschlagen, gewandelt sei. Und er berichtet, dass er ein Schüler des ägyptischen Hermes gewesen, und sagt, dass es der Hermesse drei gegeben habe: Was den ersten anlangt, so war dieser der dreifuch begnudete; denn er war vor der Sintflut. Das Wort Hermes ist ein Gattungsname, wie z.B. Caesar und Chosrau; die Perser nennen ihn in ihren Biographien Lahýad [?], d. h. Besitzer der Gererhtigkeit, und er ist derjenige, von dessen Prophetenthum die Harranier melden. Die Perser sagen, dass sein Grossvater Kajumart, d. i. Adam gewesen, die Hebrüer aber, dass es Henoch sei, d. i. im Arabischen Idris. Abû Ma'sar sagt, dass er der erste gewesen, der von überirdischen Dingen und zwar aus der Bewegung der Sterne geredet habe und dass sein Grossrater Kajumart, d. i. Adam, ihn die Stunden der Nacht und des Toges 1 gelehrt habe; dass er der erste genesen, der Tempel gebaut und davin Gott gepriesen habe; dass er der erste gewesen, der Betrachtungen über die Heilkunde angestellt und Vorträge darüber gehalten habe; dass er für die Leute seiner Zeit riele Bücher verfasst habe in metrischer Form und bekannten Reimen in der Sprache der Leute seiner Zeit other die Kenntniss der irdischen und überirdischen Dinge, und dass er der erste gewesen, der bezüglich der Sintflut gewarnt wurde, indem er sah, dass ein rom Himmel kommendes Unwetter ron Wasser und Femer die Erde erreichte. Zum Wohnsitze hatte er sich Said in Argypten gewählt. Hier erbante er die Pyramiden und die Erdstädte,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Die Eigenthumlichkeit der Semiten, die Nacht dem Tage voranzustellen, wie auch das ganze Duodecimalsystem geht, glaube ich darauf zurückzuführen, dass sie nach Mondmonaten rechneten, wober also der nächste erscheinende Neumond eine neue Zeitphase einleitet, vgl. Birnni, Chronol. 5, 19 (f.)

und da er den Untergang der Wissenschaft durch die Sintflut befürchtete, so erbaute er die Tempelstädte, d. i. der Barbabir genannte Berg in Achmim, und stellte darin alle Künste und ihre Vertreter in Relief dar und bildete alle Werkzeuge der Künstler ab und gab Hinweise auf die Eigenarten der Wissenszweige für die Leute nach ihm, durch Andeutungen, von dem Wunsche beseelt, die Wissenschaften für die Leute nach ihm zu verewigen und aus Furcht, dass die Spuren davon von der Welt verschwänden. Und durch die von den Vorfahren überkommenen Nachrichten steht es fest, dass Idris der erste gewesen, der die Bücher studirt und wissenschaftlich geforscht hat, und dass Gott ihm 30 Blätter offenbart hat, und dass er der erste gewesen, der Kleider genüht und sich damit bekleidet, und dass Gott ihn zu einem hohen Orte entrückt habe. - Bei dem eigenartigen Satzbau der arabischen Sprache wird sich hier die berechtigte Frage aufdrängen, ob das in der Uebersetzung Wiedergegebene ganz, resp. was davon dem Abû Ma'šar angehört. Da aber innere Indieien für die Beurtheilung fehlen, würden wir die Antwort schuldig bleiben müssen, wenn wir nicht bei Kifti am Schlusse seiner Hermesvita einen Paralleltext hätten, der mit unserem zusammengehalten, zu einigermassen sieheren Resultaten gelangen lässt. Zweeks besserer Vergleichung, und da Ibn-al-Kifti noch unedirt ist, gebe ich die Stelle hier in extenso: قال سليمان بن حسّان المعروف بابن جلجل الهرامسة ثلثة أولهم هرمس الذَّى كان قبل الطوفان ومعنى هرمس لقب كما يقال قيصر وكسرى وتسميَّه الفرس في سيرها ايمايعل وتذكر الفرس أن جدّه حيومرت وتسمّيه العبرانيون خنوخ وهو عندهم إدريس أيصا قال أبو معشر وهو أوّل من نعكم في الأشياء العلوبة من الحركات النجوميّة وهو أول من بني الهياكل ومتجد الله فيها وهو أوَّل من نظر في الطبِّ وبكلِّم فيه وألَّف الأهل زمانه قصائد موزونة وأشعارا معلومة في الأشياء الأرضيّة والعلويّة وهو أول من أنذر بالطوفان وذلك أنّه رأى أنّ آفة سماويّة تلحق الأرض من الماء والنار وكان مسكنه صعيد مصر لنخيّر ذلك فبنى هياكل الأهرام ومدائن البرابي وخاف ذهاب العلم بالطوفان فبني البرابى وصور فيها جيع الصناعات وصانعيها نقشا وصور جيع آلات الصناع وأشار إلى صفات العلوم برسوم لمن بعده خشية أن يذهب رسم تلك العلوم وتُبت في الأنر المروق عن السلف أنّ إدريس أول من درس الكتب ونظر في العلود وأنزل الله عليه ناثين صحيفة وهو أول من خاط الثياب ولبسها ورفعه

الله إليه مكانا عليّا وحكى عنه أبو معشر حكايات شنبعة أندت بأحقيا Wie die Schlussworte lehren, ist diese وأقربها انقضى كلام ابن جلجل ganze Stelle der Philosophengeschichte des Ibn Gulgul (lebte in der zweiten Hälfte des 10. Jahrhunderts in Cordova) entnommen, der seinerseits für gewisse Nachrichten sich auf die Autorität des Abû Ma'sar beruft. Der Bericht bei I. A. Usaibi'a stimmt, wenn wir von seinem Anfang absehen, inhaltlich mit dem des Kifti überein, nur dass dort die biographischen Nachrichten über Hermes nach Abû Ma'sar, hier nach Ibn Gulgul gegeben werden. Das könnte nun freilich so erklärt werden, dass auch Abû Ma'šar diese Nachrichten gehabt, und Ibn Gulgul sie ebenfalls aus ihm gebracht, ihn aber hierfür nicht eitirt hat. Allein es ist doch im höchsten Grade auffällig, dass I. A. Uşaibi'a nach ebendenselben Worten mit dem zweiten anhebt, nach denen Ibn Gulgul den Astronomen als وقال أبو معشر Gewährsmann eitirt. Da liegt denn doch die Vermuthung nahe, dass in dem Texte I. A. Uşaibi'a's vor der Notiz, dass es drei Hermesse gegeben, durch einen nicht näher zu erklärenden Zufall der Name lbn Gulgul's ausgefallen ist. Dies zugegeben, sondert sich als Eigenthum Abu Ma'šar's aus dem übersetzten Citat bei I. A. Uşaibi'a Folgendes aus: 1. die Nachrichten über Asklepios; 2. die zuerst aufgezählten Awail des Hermes; 3. die Nachrichten über die Wirksamkeit des Hermes in Aegypten. Der Anschluss dieses letzten Theiles an das Vorausgehende durch das وكان مسكنه ist freilich lose genug; doch wird hierfür die Autorschaft Abû Ma'sar's ausdrücklich bezeugt durch Ta'alibi (Lataif al-Ma'arif, ed. DE Jong 101), wo es heisst: وزعم أبو معشر المنتجم أنّ الأوائل من الأمم السالفة قبل الطوفان لمَّا علمها أنّ آفة سماويّة تصيب الناس من الغرق والنبران فتاتي على كلّ شي س الحيوان والنبات بنوا في ذاحية صعيد مصر أهراما كثيرة الحجاره على راوس Die zum Schlusse - الجبال والمواضع المريفعة لتتعرَّزوا بها من الما والغار des Citats gebrachten Awail gehören meines Erachtens dem Abû Ma'sar nicht an. Vielmehr scheint mir Ibn Gulgul mit dem وثبت im Gegensatz zu den auf Abû Ma'sar zuruckgehenden harranischen Berichten die Ueberlicferung der jüdischarabischen Tradition geben zu wollen.

Noch einem dritten Citate aus dem كتاب الألوف الله كذي begegnen wir bei I. A. Uṣaibi'a. Bei der Würdigung des indischen Arztes كنكه heisst es (II, 32 v. 9): وقال ابو معشر جعفر بن محمّد بن عمر البلغتي في كتاب Abû Ma'šar aus Balch sagt in seinem ,Kitâb al-Ulûf', dass Kanka nach der Meinung aller Gelehrten unter den Indern in der vergangenen Zeit der Erste in der Astronomie gewesen ist. Dieses Citat ist insofern interessant, als es in Bestätigung der von mir gegebenen Disposition zeigt, dass auch die indische Welt von Abû Ma'šar in den Bereich seiner Darstellung gezogen war.

Von der Richtigkeit der Mas'ûdî'sehen Angaben bezüglich des Inhalts uns zu überzeugen, haben wir bisher noch keine Gelegenheit gehabt. Dass seine Angaben den Thatsachen entsprechen, beweist die Geschichte der Hauptmoschee von Damascus (Mas'ûdî iv, 90, 7 und Bîrûnî, Chronol. 205, 12), die Nachrichten über die Tempel der Harranier in Baalbek, Harran, Salamsin und Tara'uz (Bîrûnî, Chronol. 205, 15), die Beschreibung der 'beiden (als Grabstätten des Agathodämon und Hermes geltenden) Pyramiden' (Ta'âlibî, Lat. al-Ma'ârif 101), die, wie der Zusammenhang ergiebt, insgesammt auf das عناب الألوف zurückzuführen sind. Ob das, was Jâkût s. vv. الشواد (1, p. 447, 18 und m, p. 175, 17) über die Urgeschichte der Chaldäer in wörtlicher Uebereinstimmung mit Berufung auf Abû Ma'sar mittheilt. ebenfalls dem عناب الألوف entnommen ist, ist nicht sicher, hat aber manches für sich.

Für die Abfassungszeit des Werkes gilt zunächst, was von der gesammten literarischen Production Abû Ma'šar's zu bemerken ist, dass sie nämlich in die zweite Hälfte seines Lebens fällt, d. i., da er 272 886 gestorben und über 100 Jahre alt geworden ist, in die Zeit von eirea 830-886. Ein chronologisches Moment, das uns zwar nicht weiter hilft, aber zu dem eben Bemerkten passt, liefert uns eines der betrachteten Fragmente selbst in der Erwähnung des har-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Es ergibt sich das aus der Ueberlegung, dass seine Schritten alle in Beziehung zur Mathematik stehen, er sich aber mit dieser Wissenschaft erst nach seinem 47 Lebensjahre zu beschäftigen angefangen hat.

ranischen Hermes. Die Glaubenslehren dieser Secte sind der muslimischen Welt sieher nicht früher zugänglich geworden, als bis sie durch die Drohungen Mamun's gezwungen waren, sieh als zu legitimiren, zu welchem Zwecke sie unter anderem eben ihren Hermes mit dem Idris-Henoch der Muhammedaner identificirten (vgl. Fihrist 320, 16 ff.). Wir erhalten also in dem Jahre 218/833, dem Datum der Unterredning Manum's mit den Harraniern, einen Terminus post quem für die Abfassung des Werkes. Dass das Buch nicht das erste und einzige seiner Art gewesen ist, erfahren wir aus Mas'üdi (iv. 92 oben). Wie sein Inhalt erwarten lässt, und wie die zahlreichen Bezugnahmen darauf lehren, seheint es schnell eine weite Verbreitung gefunden zu haben. Dieser Umstand mochte auch eineu Schüler Abū Ma'šar's. Masiar mit Namen, veranlasst haben (vielleicht mit Weglassung des astrologischen Beiwerks) einen Auszug aus dem Werke zu veranstalten (cf. Mas'ūdî und Ḥaģģî Ḥalfâ ll. cc.).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Chwolson (Ssabier t. 140, Anm.) nimmt 215 als Datum dieser Unterredung an. Seine Argumentation ist jedoch hinfallig, Tabarî, der die von Mamun auf seinem Romeizure des Jahres 215 eingeschlagene Route ziemlich genau angibt, führt unter den berührten Stadten : Bagdad-Baradan - Takrit-Mosul-Ras-al-'ain-Manbig-Dabik -Antiochia-Magisa -Tarsus Harran nicht auf. Ueberdies konnte der Chalif im Jahre 218 welches Jahr Chwersex überhangt nicht mehr in Betracht zieht, auf semem Wege von Rakka nach Tarsus sehr wohl Harran passirt haben. Zum Ueberibiss kemerkt der von Nadim eitirte Bericht des Abh Jûsuf Isa' al-Kaţi'î ausdrück-I ch dass Manun um dieser Expedition seinen Tod gefunden habe (Fihrist 320, 29 Auch die Erwägnug. das وقصى أن المأمون نوفّى في سفرده دلك بالمدندون gerade aus dem Jahre 218 die Religiousediete stammen, durch die Mamun der Mutazila zum Solge über die Orthodoxie verhalf, empfiehlt das Jahr 218. Dass übrigens auch der arabischen Autoren dieses Jahr als Datum des Zusammentreffens Mamun's art de Hoo nieur gefasst haben, lehrt die Nachricht eines so treffichen Chrone lage core Burger Chrono', AS, 17, we unless for irrthumlich dastehendes 228 auch 215 on beson ist

Die literarische Thätigkeit des Tabarî nach Ibn 'Asâkir.

Van

### Ignaz Goldziher.

Die vollständigste Liste der Werke des Tabarî war uns bisher im Kitāb al-Fihrist (234—235) geboten. Ibn al-Nadim zählt alles in allem neun Werke des grossen Historikers und Theologen auf (von seinen zehn Nummern ist eine, كتاب اللطيف, doppelt aufgeführt), begleitet jedoch die Titel - wenn überhaupt - nur mit sehr mageren Andeutungen über Absicht und Inhalt der betreffenden Werke. Dabei ist das an achter Stelle (235, 4) aufgeführte كتاب المسترشد aus dieser Liste zu tilgen; dasselbe hat einen Namensgenossen, vielleicht auch Landsmann des berühnten Mannes, nämlich den si'itischen Gelehrten Abû Ga'far Muhammed b. Gerîr b. Rustam al-Tabari (vgl. Flügel, Grammat. Schulen 96) zum Verfasser, wie Al-Tûsî in seiner śîʿitischen Bibliographie ausdrücklich hinzufügt: وليسى List of Shy'ah books — Bibl. هو صاحب التأريخ فاتَّه عاتمي1 المذهب lnd. — 282). Trotz seines Bekenntnisses zur Sunna (العامة) hat übrigens auch der Historiker seine Stelle im śi itischen Büchersaal cr-Er verdankte diese Berücksichtigung seiner das śi'itische Interesse fördernden Schrift über die Authentie der Chumm-Tradition, welche bekanntlich den Angelpunkt der alidischen Ansprüche bildet.²

Al-Ṭabarî hat einen sehr eingehenden biographischen Artikel in des Ibn 'Asakir (geb. 499, st. 571) grosser Monographie von

<sup>1</sup> S. ZDMG, xxxvi, 278 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Muhammedanische Studien, n. 116.

The state of the s

1

18 1

\*

Damascus (تأريخ مدينة رمشق) erhalten. Die Biographien in diesem Werke beschränken sich nicht auf berühmte Damaseener (ZDPV. xiv. 83). sondern erstrecken sich grossentheils auch auf Gelehrte, welche die syrische Hauptstadt in den Kreis ihrer Studienreisen einbezogen, die das Talab al-ilm kürzere oder längere Zeit daselbst festhielt.

Auch Al-Tabari hatte auf seinen ausgedehnten Țalabreisen die an berühmten Gelehrten und Traditionskennern reiehe Stadt nicht abseits liegen lassen. So konnte denn Ibn 'Asâkir seine bändereiche Monographie mit einer Biographie des grossen Gelehrten sehmücken, wohl des grössten unter jenen, die je zwischen den Säulen der Umejjadenmoschee gewandelt.

Die an seltenen Handschriften reiche Bibliothek meines Freundes, des Grafen Landerger, besitzt zwei Bände des تأريخ durch welche der auf europäischen Bibliotheken bisher nachgewiesene Besitz an einzelnen Theilen des grossen Werkes in willkommener Weise bereichert wird. Die beiden Bände (19 + 13 Kurräsen in f', nicht datirt erstrecken sich auf die Biographien zwischen zwischen عبد بن خداش الازمى und محبد بن خداش الازمى und محبد بن ادريس الشافعي und محبد بن المسافعي idem fabbäsidischen (halifen). Dem ersteren Bande verleiht ausser dem Artikel über Al-Śāfī'i (mit dem er anhebt), der uber Muhammed b. Ismā'il al-Buchārî, dem letzteren der über Muhammed b. Gerir al-Tabari besonderen Werth.

Der Tabari-Artikel ist sehr sorgfaltig gearbeitet. Wir haben vorausgesetzt, dass die Kenntniss des mittleren Theiles des Artikels, in welchem die literarische Thätigkeit des Tabari in ihrer ganzen Ausdehnung geschildert und die bibliographisch-trockene Titelnomenchatur des Fihrist durch eingehendere Charakterisirung einer dazu wech grosseren Auzahl von ausgeführten oder unvollständig gebliebenen Werken erganzt wird (Ibn 'Asakir zählt 15 Werke des Tabari auf', manchem Leser nicht unwillkommen sein dürfte. Wir gewinnen dadurch einen vollstandigeren Einblick in die Wirksamkeit Tabari's als Gelehrten. Schriftsteller und Lehrer.

Aus den dem Texte beigegebenen Anmerkungen wird ersiehtlich werden, welche von den hier erwähnten Werken dem Verfasser des Fihrist nicht bekannt waren. Auch H. Ch. kennt nur kaum die Hälfte der von Ibn 'Asâkir aufgezählten Schriften des Ṭabarî; es fehlen bei ihm auch solehe, die bei Ibn al-Nadim erwähnt sind. Hingegen finden wir bei H. Ch. (v 103, Nr. 10210) ein كتاب الشنور von Ṭabari, welches weder in der Liste des Ibn 'Asâkir noch auch im Fihrist vorkommt; über den Inhalt des Werkes bietet uns jedoch H. Ch. nicht die leiseste Andeutung. Auch ein Buch über Formulare von Rechtsurkunden (شروط سروط) wgl. Muh. Stud. 11, 233), das Ṭabarî nach śâfi'itischen Principien verfasste, wird bei H. Ch. 11, 46, 10 als besonderes Werk des Ṭabarî angeführt. Es ist jedoch wahrscheinlich, dass dasselbe mit dem im Fihrist (234) unter den einzelnen Kapiteln des كتاب الشروط الكبير erwähnten كتاب الشروط الكبير identisch ist.

- Stephen - -

Da der folgende Text nur auf eine einzige, nieht immer eben präeise Handschrift gegründet ist, so mögen besonders hinsichtlich der in demselben vorkommenden Personennamen nicht allzustrenge Ansprüche gestellt werden. Einige Eigennamen in den Isnåden sind dunkel und zweifelhaft geblieben; unmöglich war es. dieselben anderweitig zu identifieiren. Es ist begreiflich, dass nicht alle Scheiche des Ibn 'Asåkir (seine Biographen sprechen von mehr als 1300) Personen waren, deren Namen uns aneh anderswo begegnen. Für den sachlichen Inhalt besitzen sie übrigens keine entscheidende Bedeutung.

Dem hier mitgetheilten Stücke gehen voran: biographische Notizen, Nachrichten über Studienreisen. Scheiche und Hörer des Tabari. Demselben folgen Mittheilungen über seinen Sterbetag; endlich Tranergedichte von Ibn al-Arabi und Ibn Durejd.

قال الفرغاني وكتب التي المراغي يذكر أن المكتفى قال للعباس بن الحسن أنى أريد ان أَقِف وقُفا يجتمع أقاويل العلماء على صحته ويسلم من الخلاف فأُحْضِر الطبرى وأُجْلِس في دار يسمع فيها المكتفى كلامَه وحوطب في أمر الوقف فأمَّلي عليهم كتابًا لذلك على ما أراده الخليفة فلما فرغ وعزم على الانصراف أُخْرجت له جائزة سنيّة فأبي أن يقبلها فعرّض به صافي الحرميّ وابن الحوارق لانمهما كانا حاضرَبُّن المجلس وبينه وبين المكتفى ستر وعاتباه على ردّها فلم يكن فيه حيلة فقيل له من وصل الى الموضع الذي وصلت اليه لم يحسن أن ينصرف اللا بجائزة وقضاء حاجة فقال أمّا قضاء حاحة فأنا اسأله الفقيل له قل ما تشاء فقال يتقدّم امير المؤمنين الى اصحاب الشرط يمنع السُوَّالِ من رخول المقصورة يوم الجمعة الى أن تنقضي الحطبة فتقدّم بذلك وعظم في نفوسهم ، قال الفرغاني وأرسل اليه العبّاس بن الحسن قد أحببتُ أن أنظر في الفقه وسأله أن يعمل له مختصرا على مذهبه فعمل له كتاب الخفيف وأنفذه اليه فوحه اليه بألف دينار فردها عليه ولم يقبلها فقيل له تُصُدَّقُ \* بها فلم يفعل وقال انتم أولى بأموالكم وأعرف بمن تُصدَّقون عليه · اخبرنا ابو القاسم العُلُوي وابو الحسن الفشاني والا وآنا ابو منصور المقرئ آنا ابو بكر الخطيب قال وسمعت على بن عبيد الله بن عبد الغفّار اللغوي المعروف بالسمسمانيُّ يحكي ان محمَّد بن جرير مكث اربعين سنة يكتب في كلُّ يوم منها اربعين ورقة قال الخطيب وبلغني عن ابي حامد احمد بن طاهر الفقبه الاسفارايني انه قال لو سافر رجل الى الصين حتى يحمل له كتاب تفسير محمّد بن جرير لم يكن ذلك كثيرا او كلاما هذا معناهُ \* قرأتُ على ابي القاسم زاهر بن طاهر عن ابي بكر البيهقي آنا ابو عبد الله الحافظ قال سمعته يعني ابا احمد الحسين بن على بن محمد بن يحيى بن عبد الرحمن بن الفضل الداريني يقول اول ما سألني ابو بكر محمد بن اسحاق قال لي كتبت عن محمد بن جرير الطبري قلت لا قال لم قلت لأنّه كان لا يظهر وكانت احدابنه

السال Handschi

<sup>2</sup> Die Bittsteller, Bettler; H. H. H.

يصدق ۱۱ <sup>4</sup> القاشاني ا

على بن عبد الله السمسار Tahdib 101. 7 على بن عبد الله السمسار

تمنع عن الدخول عليه أ فقال بئس ما فعلت لبُّتك لم تكتب عن كلُّ من كتبتُ عنهم وسمعتُ من ابي جعفر اخبرنا ابو القاسم بن ابي الجِنّ وابو الحسن بن قيس \* قالا نا وابو منصور بن خيرون آنا ابو بكر الخطيب سمعتُ ابا حازم عمر بن احمد بن ابراهيم العبدويّ بنيسابور يقول سمعت حُسَينُك واسمه الحسين بن على التميميّ يقول لمّا رجعتُ من بغداد الى نيسابور سألنى محمّد بن اسحاق بن خزيمة فقال لى ممّن سمعتَ ببغداد فذكرتُ له جاءةً مين سبعتُ منهم فقال هل سبعتُ من محمّد بن حريه شيئًا فقلتُ لا إنّه ببغداد لا يُدْخُل عليه لأجل الحنابلة وكانت تمنع منه فقال لو سمعت منه لكان خيرًا لك مِن جِيع مُن سمعتُ منه سواه قال وحدَّثني محمَّد بن احمد بن يعقوب ح وقرأتُ على ابي القاسم الشحاميّ عن ابي بكر البيهقيّ قالا آناً محمّد بن عبد الله النيسابوري الحافظ قال سمعتُ ابا بكر بن بالويه يقول قال لى ابو بكر محمّد بن اسحق يعنى ابن خزيمة بلغنى انّك كنبتُ التفسير عن محمّد بن جرير قلتُ بلي كتبتُ التفسير عنه إملاء قال كلَّه قلتُ نُعم قال في الى سنة قلت من سنة ثلث وثمانين الى سنة تسعين قال فاستعاره منّى ابو بكر فردّه بعد سنتين ثمّ قال قد نظرتُ فيه من أوّله الى آخرة وما اعلم على اديم الارض أعلمُ من صحمد بن جرير ولقد ظلمَتْه الحنابلة ، آنبانا ابو المظفّر الفشيري عن محمّد بن على بن محمّد آنا ابو عبد الرحمن السلميُّ قال وسألتُه عن محمَّد بن جرير الطبريّ فقال تكلّموا فيه بانواع وأن بخط ابي محمّد التميميّ ممّا نقله من كتاب ابي محمّد عبد الله بن احمد الفرغاني وقد لقى من حدثه عنه قال فتم من كتبه كتاب تفسير القرأن وجوده وبين فيه أحكامه وناسخه ومنسوخه ومشكله وغريبه واختلاف اهل التأويل والعلماء في أحكامه وتأويله والصحيم لدّيه من ذلك وإعراب حروفه

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ueber solche Deminntiva arabischer Eigennamen S KARABACEK. ZDMG. xxxi, 140 f.: vgl. das haufige Epitheton غُنُفُنُهُ, z. B. H. Ch. vii, 1031. ابراهیمک Jakût ii. 444. 14: iii. 513, 3: 891, 7 u a m

والكلام على المُلّجِدين فيه والقِصَص وأخبار الأَمْم والقيمة وفير ذلك ما حواة من الجُكُم والعجائب كلمةً كلمةً وآية آية من الاستعاذة الى أبى جاد" فلو آدَى الله أن يصنّف منه عشرة كتب كلّ كتاب منها يحتوى على علم مفرد عجبب مستقصٍ لفعل وتمّ من كتبه ايضا كتاب القراآت والتنزيل والعدل وتمّ ايضا كتاب اختلاف علما الامصار وتمّ ويضا التأريخ الى عصرة وتمّ ايضا تأريخ الرجال من الصحابة والتابعين والحالفين الى رجاله الذين كتب عنهم ثمّ ايضا لطيف القول في احكام شرائع الاسلام وهو مذهبه الذي اختارة وجرّدة واحتر له وهو ثلثة وثمانون كتابا منها كتاب البيان عن اصول الأحكام وهو رسالة اللطيف تمّ ايضا وهو مختصر لطيف تمّ ايضا كتابه المسمّى التبصير واجدا وهو رسالة الى اهل آمل طبرستان يشرح فيها ما كتابه المسمّى التبصير وابتدا بتصنيف تهذيب الآثار وهو من عجائب كتبه فابتدا بما رواة ابو بكر الصديق ممّا صمّ عنه سُنَدُة وتكلّم على كلّ حديث منه فابتدا بعلله وطُرُقه وما فيه من الفقه والسنن واختلاف العلماء وخججهم وبيان وما فيه من المعاني والغريب وما يطعن فيه المُلْجِدون والرد عليهم وبيان فساد ما يطعنون به فترج منه مُسْنَد العشوة واهل البيت والموالي ومن فساد ما يطعنون به فترج منه مُسْنَد العشوة واهل البيت والموالي ومن

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> H. unklar; der Sinn ist wohl, dass T. im Korancommentar Legenden und Geschichten der Vorzeit, sowie auch eschatologische Fragen (Auferstehung) erortett.

<sup>-</sup> البعد For عداد . — II. عاد .

corrumpirt sein. فلو اراد عالم könnte auch au- فلواد عالم الت

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Wohl identisch mit H Ch n. 578, Nr. 3977, v 135, 9 كتاب حافل فيه كتاب حافل الجمع المحافظ الجمع المحافظ الجمع المحافظ المحاف

<sup>5</sup> P.Jul 11

<sup>6</sup> Im Fihrist nicht erwähnt.

والحالفين ١١٦

<sup>&#</sup>x27; Ber Fibrist als كتاب اللطيف في الفقه zweimal erwähut

أ Vielleicht وحَرَّو Die Anhänger des Madhab des T nenut man einzeln وعربي wird der spater zu erwahnende Kāḍi Abu-l-Faraġ al-Mu'āfā b. Zakaraja al-Geriri bezeichnet.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> d. h. eine zu den Furh' des Buches Al-latir als Einleitung dienende Uşûlabt andlung, gleichwie Al-Sah'i die methodologische Grundlegung seiner Codification im seiner Risila gegeben hat

<sup>11</sup> Vielleicht اللطمف

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Im Fihrist meht erwähnt

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Die von den Zehn bervorragendsten Genossen unmittelbar aus dem Munde des Propheten traditten Spruche Gemeint sind die Zehn, denen Muhammed

مسند ابن عباس قطعة كبيرة وكان قصده فيه أن يأتي بكل ما يصر من حديث رسول الله صلّى الله عليه وسلّم عن آخره ويتكلّم على جميعة حسب ما ابتدأ به فلا يكون لطاعن في شيء من علم رسول الله صلعم مُطْعُن ويأتى يعميع ما يحتاج اليه اهل العلم كما عمل في التفسير فيكون قد أتى على علم الشريعة القرآن والسُنَن فمات قبل تمامه ولم يمكن أحدا1 بعدة أن يفسّر منه حديثًا واحدًا ويتكلّم عليه حسب ما فسّر من ذلك وتكلّم عليه، وابتدأ بكتابه البسيط فخرج منه كتاب الطهارة في شيبه بألف وخسمائة ورقة لأنه ذكر في كلّ باب منه اختلاف الصحابة والتابعين وغيرهم من طرقها (sic) وحجّة كلّ من اختار منهم لمذهبه واختياره هو رجه الله في آخر كلّ باب منه واحتجاجه لذلك وخرج من البسيط اكثر كتاب الصلاة وخرج منه آداب الأحكام تامًا وكناب المحاضر والسجلّات وكتاب ترتيب العلماء ° وابتدأ بآداب النفوس ° وهو ايضا من كتمه النفيسة لانه عمله على ما ينوب الانسان من الفرائض في جيع اعضاء جسدة فبدأ بما ينوب القلب واللسان والبصر والسمع على أن يأتي بجميع الاعضاء وما رُوي عن رسول الله صلعم في ذلك وعن الصحابة والتابعين ومن يحتاج [اليه] ويحتر فيه ويذكر فيه كلام المتصوّفة والمتعبّدين وما حُكى من أفعالهم وايضاح الصواب في جيع ذلك فلم يتم الكتاب، وكتاب آداب المناسك وهو ما يعتام الله الحام من يوم خروجه وما يتعتاره له من الإتمام لابتداء سفره وما يقوله ويدعو به عند ركوبه ونزوله ومُعاينة المنازل والمشاهد الى انقضا، حمد وكتاب شرح السِّنة وهو لطيف بين [فيه] مذهبه وما يدين الله به على ما مضى عليه [سنَّه] الصحابة والتابعين ومتفَّقهة الأمصار وكتابه

bei Lebzeiten die Zusicherung des Paradieses gegeben: العشرة المبشّر لهم بالجنة bei Hrones. Dictionary of Islam. 24b, wo auch die Namen der Zehn Genossen zu finden sind. ist nachlässiger Sprachgebranch des ungebildeten Volkes), vgl. Usd al-gaba n, 307; m, 314

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> H. يكن لاحد vielleicht بيكن احد

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Im Fihrist werden die zu Ende geführten Kapitel dieses Werkes anders aufgezählt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>-4 Im Fihrist nicht erwähnt: ersteres wird wohl identisch sein mit II, Ch, نالآداب الحميدة والاخلاق النفيسة 1. <sup>212</sup>. Nr

لفوله <sup>5</sup> H

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Im Fihrist nicht erwähnt.

المسنَّد المخرَّج لله على جيع ما رواه الصحابة عن رسول الله صلعم من صحيم وسقيم ولم يتمّه ولمّا بلغه ان ابا بكر بن ابى داود السجستاني تكلُّم في حديث غدير خمّ عمل كتاب الفضائل فبدأ بفضل ابي بكر وعمر وعثمان وعلى رجة الله عليهم وتكلم على تصعيع غدير حم واحتم لتصحيحه وأنى من فضائل امير المؤمنين على بما انتهى اليه ولم يتم الكتاب، وكان ممن لا تأخذه في دين الله لومة لائم ولا يعدل في علمه وبيانه عن حق يلزمه لرَّبه وللمسلمين الى باطل لرغبة ولا رهبة مع عظيم ما كان ياعقه من الأذى والشناعات من جاهل وحاسد وملعد فاما اهل الدين والورع والعلم فغير منكرين علمُه وفضلُه وزهدُه في الدنيا ورفضَه لها مع إقبالها عليه وقناعتُه بما كان يرِد عليه من حِصَّةٍ من ضيعة خلفها ابوه بطبرستان يسيرةٍ ، قال الفرغاني وحدّثني هرون بن عبد العزيز قال قال ابو جعفر الطبرى استخرت الله وسألنه العون على ما نويته من تصنيف التفسير قبل أن أعمله بثلث سنيت فاعانني و قال الفرغاني وحدَّثني شيخ من و جيران ابي جعفر عفيف قال رأيت في النوم كأتّى في مجلس ابي جعفر الطبري والتفسير يُقْرأ عليه فسمعت هاتفا بين السماء والأرض يقول من و أراد ان يسمع القرآن كما أنْزِل وتفسيرُه فيستمع هذا الكتاب اوكلاما هذا معناه ' اخبرنا ابو منصور محمّد بن عبد الملك أناً ابو بكر الخطيب اخبرني القاضي ابو عبد الله محمد بن سلامة القضاعي المصرى اجازة نا على بن نصر بن المباح التغلبي نا القاضي ابو عمر عبيد الله بن احمد السمسار وابو القاسم بن عقيل الورّاق أن أبا جعفر قال لأصحابه اننشطون لتفسير القرآن قالوا كم يكون قدره فقال نلثون الف ورقة فقالو هذا ممّا يُفْنَى الأعمارُ قبل تمامه فاختصره في نحو ثلثة آلاف ورقة نمّ قال هل تنشطون لتأريغ العالم من آدم الى وقتنا هذا قالوا كم قدرة فذكر نحوا مما ذكرة في التفسير فأجابوه بمثل ذلك فقال إنَّا لله ماتت الهِمَم فاختصره في نعو ما اختصر التفسير " اخبرنا ابو القاسم العلوق وابو الحسن المالكي قالا نا

 $<sup>^1 \</sup>bot ^2$ Nicht im Fihrist; das letztere ist wohl identisch mit dem von Ţûsî l $^c$ genannten Buche کتاب غدیہ خم

فبدا يفضل II. <sup>3</sup>

<sup>4</sup> Fehlt H.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Bald hat man jedoch, namentlich in Andalusien, Compendien des grossen Tatsnwerkes veranstaltet: vgl. ausser den im Fihrist 234, 25 ff. erwähnten noch Ibn Baskuwal, ed Codera Nr. 29, ibid. Nr. 1119, Jakut m, 531, 7.

وابو منصور بن خيرون آنا ابو بكر الخطيب قال قرأت في كتاب ابي الفتر عبيد الله بن احمد النحوى سمعت القاضى ابن كامل يقول اربعة كنَّتُ أُحبُّ بقاءهم ابو جعفر الطبرى والبربرى وابو عبد الله بن ابى خيثمة والمعمرى فما رأيت أفهم منهم ولا أحفظ اخبرنا ابو العِزْ السلمي مناولةٌ وإذنًا وقرأ على اسنادة آناً محمّد بن الحسين آنا المعافى بن زكرتباء آنا محمّد بن جعفر بن احمد بن يزيد الطبري نا أبو احمد جعفر بن محمد الجوهري نا عُبيد بن السحق العطّار نا نصر بن كثير قال دخلت على جعفر بن محمّد أنا وسفيان الثوري منذ ستين سنة او سبعين سنة فقلت له انّى اريد البيت الحرام فعلّمني شيئًا ادءو به قال اذا بلغت البيت الحرام فضع يدك على حائط البيت ثمَّ قُل يا سائق القوت، ويا سامع الصوت، ويا كاسي العظام لِحُمًّا بعد الموت، ثمَّ ادْعُ بعده بما شئتَ فقال له سفيان شيئا لم افهمه فقال يا سفيان او يا ابا عبد الله اذا حاءك ما تعت فأكثر من الحمد لله وإذا جاءك ما تكوه فأكثر من قول لا حول ولا قوَّة الله بالله وإذا استمطأتُ الرزق فأكثرُ من الاستغفار والله وإذا القاضي وحكى لى و بعض بنى الفرات عن رجل منهم او من غيرهم انّه كان يحضرة ابي جعفر الطبري رجم الله قبل موته وتوقى بعد ساعة او اقل منها فذكر له هذا الدعاء عن حعفر بن محمّد فاستدعى « محبرة وصحيفة فكتبها فقيل له أفي هذا الحال فقال ينبغي للانسان أن لا يدع اقتباس العلم حتى يموت ا قرأت بخط ابي محمد الكناني مها نقله من كتاب ابي محمد الفرغاني نا ابو على هرون بن عبد العزيز قال قال لي ابو جعفر الطبري اظهرت مذهب الشافعي فأفتيت به في بغداد عشر سنين وتلقّاه ومنى ابن بشار الأحول استاذ ابن شُرِيْرٍ فلمّا اتّسع علمه أدّاه اجتهاده وبحثه الى ما اختاره في كلّ صنف من العلوم في كتبه إذ كان لا يسعه فيما بينه وبين الله حلّ وعزّ إلا الدينونة بما أدَّاهُ أَ احتمارُه اليه فيما لم ينق عليه مَن يجب التسليمُ لأُمرِه فلم يال ً نفسه والمسلمين نصحا وبيانا فيما صنّفه ، قال الفرغاني وكتب

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dieser ist der berühmteste Anhänger und Verfechter des Madhab al-Tabarî; in diesem Sinne widmet ihm der Verf. des Fihrist, sein jüngerer Zeitgenosse, einen eigenen Artikel, 236.

<sup>.</sup> فاسند عنى H. هي . في . <sup>2</sup> H.

اوتلقیه corrumpirt ans) وتلقنه 4 H

<sup>5</sup> H. اره ال

<sup>6</sup> H. نَال; bezieht sich auf einen dem Mu'ad b. Gebel zugeschriebenen Spruch بَال ; bezieht sich auf einen dem Mu'ad b. Gebel zugeschriebenen Spruch

ą.

الى المراغي قال لمّا تقلّد الخاقاني الوزارة وجّه إلى أبي جعفر الطبري بمال كثير فامتنع من قبوله فعرض عليه القضاء فامتنع فعرض عليه المظالم فأبي فعانبه اصحابه وقالوا لك في هذا ثواب وتعبي سنّة قد درست فطمعوا في قبوله المظالم فباكروة ليركب معهم لقبول ذلك فانتهرهم وقال قد كنت اظن أنَّى لو رغبتُ في ذلك لنهيتموني عنه ولامهم قال فانصرفنا من عنده حجلين ، اخبرنا ابو القاسم على بن ابراهيم وابو الحسن على بن احمد قالا نا وابو منصور ابن خيرون آنا ابو بكر الخطيب حدّثني ابو القاسم الازهري قال حكى لنا ابو الحسن بن رزقویه عن ابی علی الطوماری قال کنت اچل القندیل فی شهر رمضان بين يدى ابى بكر بن مجاهد الى المسجد لصلاة التراويم فغرج ليلة من ليالى العشر الأواخر من دارة واجتاز على مسجدة فلم يدخله وانا معه وسار حتى انتهى الى آخر سوق العُطش فوقف إعندا الباب مسجد محمد بن جرير ومحمد يقرأ سورة الرجن واستمع قراءته طويلا ثم انصرف فقلت له يا استاذ تركتُ الناس ينتظرونك وجئتُ تسمع قواءة هذا قال يابا على دع هذا عنك ما ظننت أن الله تعالى خلق بشرًا يُخسن يقرأ هذه القراة اوكها قال ا اخبرنا ابو غالب احد بن الحسن بن البنّاء وابنه ابو القاسم سعيد قالا انا ابو القاسم عبد الواحد بن على بن محمّد بن فهد العلّاف انا ابو الفتر محمّد بن احد الحافظ قال وفيما اخبرنا محمّد بن على بن سهل المعروف بابن الامام صاحب محمّد بن جرير الطبري قال سمعت ابا جعفر محمّد بن جرير الطبري الفقيه وهو يكلُّم المعروفُ بابن صالم الأعلم وجري ذكر على بن ابي طالب فجرى خطاب فقال له محمّد بن جرير من قال ان ابا بكر وعمر ليسا بامامي هدى ايش هو قال مبتدع فقال له الطبرق إنكارا عليه مبتدع مبتدع هذا يُقْتل من قال أن أبا بكر وعمر ليسا بامنمى هدى يُقتل يُقتل الخبرِنا أبو القاسم نصر بن احد بن مقاتل انا ابو محمد عبد الله بن الحسن بن جزة بن الحسن بن جدان بن ابي فجة البعلبكيّ أنَّا ابو عبد الله المسين بن عبد الله بن محمّد بن ابي كامل اجازة نا عثمان بن احد الدينوري ابو سعبد قال حضرت مجلس محمّد بن جرير الطبرق وحضر الوزير الفضل بن جعفر بن الفرات وكان قد سبقه رجل للقراءة فالتفت البه محمّد بن جربر فقال له ما لك لا تقرأ فاشار الرجل الى الوزير فقال له اذا كانت لك " النوبة فد تَكْتُرِثْ "

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Praeposition fehlt in H

للحلة ولا لفرات اخبرنا ابومحمد محمود بن اجد بن عبد الله بن الحسين الحللي (?) أنَّا الشيخ الامام ابو محمَّد عبد الله محمَّد بن ابراهيم الكرويّ إملاء في الجامع باصبهان قال أنشِدتُ لمحمّد بن جرير الطبري

علمك بأصحاب الحديث فانّه \_\_\_م \* على نُهُم للدِّين لا زال مُعْلُم \_\_ا وما الدِّينُ إلَّا في الحديث وأَهْلِهِ \* إذا ما نُجِّي اللَّيلُ البَّهِيمُ وأَظْلَمَ وأَعْلَى البُرايا مَنْ 1 إلى السَّمْنِ اغْتَزَى ١٠ وأَغْوَى البُرايا مَن إلى المِدَعِ انْتَما ومَن تَرَكُ الآثارَ ضَلَّلَ سَعْيَ ... \* وهَلْ يَتْرُكُ الآثارَ مَنْ كان مُسْلِما اخمرنا ابو القاسم على بن ابراهيم وابو الحسل بن قيس قالا نا وابو منصور ابن خيرون آنا ابو بكر احمد بن على أنشدنا على بن عبد العزيز الطاهري ومحمد بن جعفر بن علّان الشروطي قالا أنشدنا محمّد بن جعفر الدقّاق أنشدنا محمد بن جرير الطبري

إذا أُعْسَرْتُ لَمْ يَعْلَمْ رُفيقي وأستَغْني فيُستَغْني صديقي حياءى حافظ لى ما، وجُهسى ورِفْقى فى مُطالبتى رُفيقسى

ولو أنَّى سَمَعْتُ بِبَذَّلِ وَجُهِمى لَكُنَّتُ إلى العُلَى سَهُلُ الطَّريقي

قال الخطيب وأنشدني الطاهري والشروطي قالا أنشدنا مُخَلد بن جعفر أنشدنا محمد بن جرير

> خُنْقان لا أَرْضَى طَرِيقَهِما بَطَرُ الغِنَى ومَذَلَّهُ الفَقْرِرِ وَ فاذا غَنيتَ فلا تُكُنَّ بُطِرًا واذا افْتَقَرّْتُ فَتِمْ على الدَّهُر

قال الحطيب وانا القاضي ابو العلاء معمد بن على الواسطى نا سهل بن احمد الديباجي قال قال لنا ابو جعفر محمّد بن جرير الطبري كتب الى احمد بن عيسى العُلُوق من البلد

أَلا إِنَّ إِخْوانَ الثِّقاتِ قليـــــلَ · وهل لي إلى ذاك القليلِ سبيــلُ سُلِ النَّاسَ تُعْرَفْ عُثَّمُهم مِنْ سمينِهِم > فكُلُّ عليهِ شاهدٌ ودليــــــل قال ابو جعف فأحتثه

الحلبي So in H.; vielleicht الحلبي.

<sup>2</sup> So Randglosse: Text Le.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mit Bezug auf die verbreitete Tradition وكان من دعاء السلف رضى الله Al-Mustafraf, Cap. LII (ed. Kairo عنهم أنى أعوذ بك من ذلّ الفقر وبطر الغنى 1275. п. 64 г.

يُسِيءَ أميري الظَّنَّ في جهد جاهد ، فهل لي بحُسْنِ الظَّنِّ مِنْهُ سبيلُ تأمَّلُ أميرى ما ظَنَنْتُ وقُلْتُ لَهُ \* فإنّ جيلُ الظَّنِّ مِنْكُ جيلُلُ الطَّنِّ مِنْكُ جيلُلُ

كتب التي ابو نصر بن ... القشيري آنا ابو بكر البيهقي آنا ابو عبد الله الحافظ قال سمعت الخليل بن احد يقول سمعت ابا عبد الله الحسين بن اسمعيل القاضى يقول سمعت ابا العباس بن شُريم يقول ابو جعفر محمّد بن جرير الطبرى فقيه العلم وآنا أبو عبيد الله انشدنا أبو عبد الله محمّد بن نصر الطبرى في مسجد ابي الوليد انشدنا ابو طارق محمّد بن ابراهيم الأمُلَى قال انشدنا محمّد بن جرير الفقيه الطبري

مَيَّاسُ أَنَّى أَنْتُ مِن هٰذَا الوَرَى لا أَنْتُ معلومٌ ولا مجم ول لو كُنْتُ مجهولا تُركَّتُك مُعْلَما او كنت مُعْلُومًا لغالَك غُـولً أمَّا الهِ بِعِاء فَدُقِّ عِزْضُكُ دُونُهُ وَالْمَدْخُ عَنْكُ كَمَا عَلِمْتُ جَلِيلً فَانْهَتْ فَأَنْتُ طَلِيقٌ عَزْضِكَ إِنَّهُ عِرْضُ عَزِرْتُ بِهِ وَأَنْتَ ذَلِيكُ لَ

قرأت بخط ابي محمد عبد العزيز بن احد مما نقله من كتاب ابي محمد الفرغاني وقد القي مُن حدَّثه عنه حدَّثني ابو بكر الدينوري قال لمّا كان وقت صلاة الظهر من يوم الانتين الذي توقّى في آخرة طلب ما اليتجدّد المهارة لصلاة الظهر فقيل له تؤخّر الظّهر لتُجمع بينها وبين العصر فأبي وصلّى الظهر مُفَرِّدُهُ والعصر في وقتها أتمَّ صلاة واحسنهما وحضر وقت موته جاعة من اصحابه منهم ابو بكر بن كامل فقيل له قبل خروج روحه يابا جعفر انت الحجّة فيما بيننا وبين الله عزّ وجلّ فيما تدينه به فهل من شي توصينا به من أمر ديننا وتُبيّنه لنا نرجو به السلامة في معادنا فقال الذي أدين الله به وأوصيكم [به] قهو ما بيّنتُ في كنبي فاعملوا به وعليه او كالما هذا معناه واكثر التشهّد وذِكْرُ الله جلّ وعزّ ومسم يده على وجهه وغمَّض بصره بيده وبسطها وقد فارقت روحه جسده وكان عالما زاهدا فاضلا ورعا وكان مولده بآمل سنذ اربع وعشرين ومائتين ورحل منها لها ترعع وحفظ القرأن وكتب الحددث

ليعدد ١١١

يدينه الك

و ۱۱۱ ... . اوصیکم ۱۱۱۳

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> H مخمص Das Wort wird besonders vom Augenzudrücken bei Todten ge-فاذا انا مت فوجهوني Baaucht: Tabari in, 1136, 13 im letzten Willen des Ma mûn: .ibid. 1363, 20 وغمضوني الخ

لطلب العلم واشتغل به عن سائر امور الدنيا وآثر دار البقاء على دار الفناء ورفض الأهل والاقرباء وكتب فأكثر وسافر فأبعد وسمم له ابود في أسفاره وشكرة على افعاله وكان ابوة طول حياته يمدّة بالشيء بعد الشيء الى البُلدان التي يقصدها فيقتات به فسمعته يقول أَبْطُت عنّى نفقة والدي واضطررتُ الى ان فتقت كمَّى قميصى فبعتهما وانفقته الى ان لحقتنى النفقة فاطلع الله على نيّته ومقصده فاعانه بتوفيقه وارشده الى ما قصد له بتسديده فابتدأ بعد ان أحكم ما أمكنه إحكامَه من علم القرآن والعربيّة والنحو ورواية شعراء الجاهلية والاسلام ومسند حديث النبي صلعم من طُرْقِه وما روى عن الصحابة والتابعين من علم الشريعة واختلاف علماء الامصار وعللهم وكتب اصحاب الكلام ومحججهم وكلام الفلاسفة واصحاب الطبائع وغيرهم بتصنيف كتبه وكان قبل تصنيف كتبه يقرأ ويجود بعرف جزة الزيّات عدَّثنا محمّد بن جرير قال قرأت القرآن على سليمان بن عبد الرحين الطلحي وكان قد قرأ على خلّاد المُقرئ وذكر لي سليمان ان خلّادًا اخذه عليه وان خلادا كان يقرأ على سُلَيْم وان سليما كان يقرأ على حزة الزّيات واخذ سليمان بن عبد الرجن على هذا الحرف من حروف جزة ، نا محمد بن جرير الطبرى قال حدّثنى بجميعه يونس بن عبد الأعلى الصَّدُفي قال قرأنا على ابن كبشة وآنا [ابن] كبشة انَّه أخذه عن سليم وان سليما اخذه عن جزة ويتفقه بقول<sup>3</sup> الشافعيّ<sup>4</sup>

ا H. يجبر.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> H. سُليم

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> II. يقول.

# Anzeigen.

ABIKEAN, MIHRAN. - Ping upany Cum wowit Swathe ofthe mytothe Jophile wy Միչրոն Արիկեան բարտուդար Թարգման ի դրան սպարապետի եւ սւսույիչ ()ունման բէն, Լ'բաբերէն եւ Պարսկերէն լեզուաց. — Պարսւնակութերւն առաւել բան 30,000 չին եւ նոր դրագիտական, պաշտշնական, ընտանե~ կան եւ գիտական բառ, յուտուկ անուսներ եւ 8000 է աւելի մամնաւոր առացուած, ոճ, եւ Լրաբերեն ու Պարսկերեն առածը եւ առացուածը. — معارف نظارت جليله سننك ٤٤٣ نومرولي رخصتنامه سيله طبع اولنمشدر — ֆորագրիչ || Արվիչէն ապադրութիւն եւ վիմագրութիւն դ. **Պ**ոլիս, || Սուլ~ But Sunfind Party phi put 1892. (Ausführliches türkisch-armenisches Wörterbuch, verfasst von Mihran Abikean, Secretär-Translator in der Kanzlei des Seraskers und Lehrer der türkischen, arabischen und persischen Sprache, umfassend mehr als 30.000 alte und nene auf literarische, gottesdienstliche, hänsliche und wissenschaftliche Gegeustände bezigliche Ausdrücke, Eigennamen und mehr als 8000 Idiotismen und arabische und persische Sprüche und Ausdrucke — Gedruckt mit Erlanbniss der hohen Censur mittelst Decret Nr. 443. — Servirsnex, Graveur, Buchdruckerei und lithographische Austalt. Constantinopel. Sultan hamam, beim Brunnen. 1892 - 8°, P. & 671 S., davon 1 -652, das Wörterbuch umfassend. doppel-paltig.

Der Verfasser des vorliegenden Werkes gilt für einen der besten Kenner der türkischen Sprache; von seinen engeren Landsleuten, den in Constantinopel lebenden Armeniern, wird er für den besten gehalten. — Das Werk bietet die jedesmalige türkische Form in arabischer Schrift mit der Aussprache in armenischer Schrift und die Bedeutung in armenischer Sprache. Am Schlusse (S. 653—666) finden sich die gebräuchlichsten arabischen Dictionen und Sprüchwörter, deren der gebildete Türke im Gespräche sich bedient, sowie auch deren Aussprache in armenischer Schrift und armenische Uebersetzung zusammengestellt.

Der Hauptwerth des Buches für uns Europäer liegt in der genauen Bezeichnung der heutzutage in Constantinopel geltenden Aussprache. Der Preis des Buches ist unglaublich niedrig; er beträgt acht Piaster,

FRIEDRICH MÜLLER.

Jacob, Georg, Studien in arabischen Dichtern. Heft in. — Das Leben der vorislämisehen Beduinen nach den Quellen geschildert. Berlin. MAYER & MULLER, 1895. 8°. — xi, 179 S.

Der Hauptgewinn, der aus dieser gediegenen Arbeit fliesst, wird vor allem der Ethnologie zu gute kommen. Dies mag auch der Verfasser, der nicht blos das Reinigen der Texte, sondern vielnicht noch die Realien als die Hauptaufgabe der orientalisehen Philologie betrachtet,¹ gefühlt haben, da er bereits vor zwei Jahren einzelne Abschnitte seines Werkes in der Zeitsehrift "Globus", dem passendsten Orte, um der Publication den Weg zu ebnen, veröffentlicht hat. — Die vorliegende Arbeit ist tadellos und. sofern ich dies nach den Kenntnissen, die mir von meinen ehemals eifrig gepflegten Studien der arabischen Diehter im Kopfe geblieben sind und den angestellten Stichproben zu beurtheilen im Stande bin, sehr zuverlässig. Sie behandelt nach einer Einleitung über die Quellen die Fauna und Flora des Landes, die Stammverfassung, Volksnamen, Wohnung, Kleidung. Geschlechtsleben, Nahrung, Trank, Spiel, Unterhaltung, Jagd, Krieg, Waffen,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl meine Anzeige des 1. Heftes dieser Publication im "Ausland" 1893. 8–831.

Tod, woran schliesslich die Blutrache, Handel, Handwerk, Arzneiund sonstige Kenntnisse, Schreibkunst und die Anfänge des staatlichen Lebens sich reihen. Ueberall sind die Quellen genau eitirt, so dass dem Fachmann die Nachprüfung leicht möglich ist.

Die Darstellung, welche bei einem für ein grösseres Publicum berechneten Werke von einer gewissen Bedeutung ist, kann als dem Gehalte entsprechend bezeichnet werden. Nur hie und da begegnet man Wendungen, die getadelt werden müssen. So z. B. S. 25: "Die Wüstenflora besteht hauptsächlich aus Staehelgewächsen, da diese hier, wo jeder Halm willkommen ist, der Verfolgung besser Widerstand zu leisten vermochten.' - Der Verfasser hat wohl unter der Verfolgung ,die Ausrottung' gemeint. Ganz fehlerhaft ist der Satz auf S. 61: Obwohl das Kamel erst mit den Arabern in Afrika einwanderte, ist es doch seit alten Zeiten der Gefährte des Beduinen gewesen, wenn es auch auf den ägyptischen Darstellungen nicht erscheint." — Es soll wohl heissen: .Das Kamel ist erst mit dem Araber, dessen Gefährte es seit alten Zeiten gewesen, in Afrika eingewandert, daher es auch auf den ägyptischen Darstellungen nieht erscheint. Sätze, wie S. 47: .als ob sie die gestreekten, langen, schwarzen Schlangen von Rammân' (ohne "wären"); S. 72: "Von den B 161/2 beschriebenen Kamelkrankheiten scheint diesen keine identisch' (statt unit diesen keine identisch zu seim); S. 78: "als ob ihre Hälse Fetische' (ohne "wären"): S. 100: "da die Weinbude eine fremde Pflanze auf arabischem Boden (ohne ,ist); S. 102; ,Der Wein seheint meist roth gewesen' (ohne "zu sein"); S. 137; "milchreiche Schaf- und Kamelheerden, so dass ihr alle von jenem Besitz gesättigt' (ohne "werdet" oder "seid") sind zu vermeiden.

Die Handsah Al-Buhturi's (S. 8) wird gegenwärtig in Beyrut zum Dracke vorbereitet und dürfte bald erscheinen.

Das arabische من ist in der Bedeutung "Vieh, Viehstand" (S. 63) auch m's Mongolische übergegangen. — Die "Säge" heisst auf arabisch nicht misär, wie S. 152 und im Index, S. 176, b steht, sondern minsär براعتشار.

FRIEDRICH MÜLLER.

Horn, Paul. Das Heer- und Kriegswesen der Gross-Moghuls. Leiden 1894. 8°. 160 S.

Diese Publication ist ans einem Vortrage entstanden, den der Verfasser, Privatdocent der Universität in Strassburg und k. säehsischer Lieutenant der Landwehr, in der Gesellschaft der Reserveund Landwehr-Officiere in Strassburg gehalten hat. Daher haben wir die competenten Beurtheiler derselben im Kreise der Militär-Schriftsteller zu snehen. Mir sind bis jetzt aus diesem Kreise zwei Recensionen bekannt geworden, welche über das Bueh kein günstiges Urtheil abgeben. Die eine derselben ist in der Allgemeinen Militär-Zeitung, Lxix. Jahrgang 1894, Nr. 36, Darmstadt, 5. Mai, S. 287, die andere in "Streffleur's Oesterreichische militärische Zeitschrift" 1895, November-Heft, Literatur-Blatt, S. 2 enthalten. Da den Orientalisten diese Zeitschriften kaum zu Gesicht kommen dürften und ich vermeiden möehte, dass durch wohlwollende Gönner Horn's (auch ich bin dafür, dass man jüngeren Forschern mit Wohlwollen begegnet, aber nur solchen, die geziemend auftreten) das Urtheil über die vorliegende Sehrift im Kreise der Orientalisten irregeführt wird, so erlaube ich mir den Inhalt der zweiten Recension hier im Kurzen anzudeuten. - Der Recensent meint, dass Horn kein Historiker zu sein seheint (wahrscheinlich ist er "Jung-Historiker"), dass die Quellen, auf welche er sich stützt, lange schon in's Englische. Französische und Deutsche übersetzt worden sind und dass er die einem jeden Fachmann bekannten Werke von Fürst Galitzin Allgemeine Kriegsgeschichte, Max Janxs Handbuch einer Geschichte des Kriegswesens und General Kohler Entwicklung des Kriegswesens und der Kriegführung in der Ritterzeit nicht zu kennen scheint. - Also dieselbe nervöse Hast und Uebereilung, wie sie Horn in seinem Hauptwerke, dem Grundriss der neupersischen Etymologie, an den Tag gelegt hat!

FRIEDRICH MÜLLER.

Abhandlungen und Berichte des königlichen zoologischen und anthropologisch-ethnographischen Museums zu Dresden 1894/95. — Nr. 15.
Die Mangianenschrift von Mindoro, herausgegeben von A. B. Meyer
und A. Schadenberg, speciell bearbeitet von W. Foy, Mit vier Tafeln in Lichtdruck. Verlag von R. Friedlander & Sohn in Berlin.
1895. gr. 4°. 33 S.

Ich bringe die vorliegende ausgezeichnete Publication in unserer Zeitschrift zur Anzeige, weil sie einen ansehnlichen Beitrag zur Geschichte der aus der indischen Schrift abgeleiteten Alphabete der Malayen-Stämme Sumatras und der Philippinen bildet. Diese Alphabete zeigen bekanntlich einen ganz anderen Charakter als die Schrift der Džawanen und hängen unter einander auf das Innigste zusammen, wie ich bereits im Jahre 1865 in meiner Abhandlung "Ueber den Ursprung der Schrift der malayischen Völker" (Sitzungsber. der kais. Akad. d. Wissensch. Bd. L. Mit einer Tafel) nachgewiesen habe.

Die Publication gibt auf den drei ersten Tafeln Abbildungen von Bambuscylindern, Köchern und andern Geräthen mit Inschriften der Mangianen, der malayischen Bevölkerung des Westens von Mindoro.

Das Alphabet dieser Inschriften zeigt die innigste Verwandtschaft mit den Alphabeten der anderen Tagala-Völker (Tagalen, Ilocanos, Pangasinanen, Zambales, Pampangos, Visayas, Tagbanuas), sowie auch der Stämme von Sumatra (Battak, Redžaň, Lampoň). Dies hat der Verfasser der auf die Schrift bezügliehen Untersuchung. Dr. W. Fov. Assistent am Dresdener Museum, durch eine vergleichende Zusammenstellung des Tagala-Alphabets (auf Luzon), des Tagbanua-Alphabets (auf Palawan) und des Mangianen-Alphabets auf der Tafel w vortrefflich vor Augen geführt.

8. 1- 9 umfasst die ethnographische Einleitung der beiden Herausgeber, wobei auf die vorzüglichen Arbeiten Blumentritt's häufig zurückgegriffen wird; S. 9--33 fullt die Untersuchung Foy's aus.

Die Ausstattung des Werkes muss geradezu als prachtvoll bezeichnet werden

FRIEDRICH MULLER.

# Kleine Mittheilungen.

Neupersisch  $\vec{N}_i = \vec{N}_i$ , jus, jusculum', dann ,potio, potus' fehlt bei Horn. Es ist unzweifelhaft auf  $p\bar{a}$ ,trinken' (=  $\bar{a}p\bar{a}ja$ -? vgl. altind.  $\bar{a}p\bar{a}jin$ -,trinklustig') zurückzuführen.

Neupersisch آياد — آياد leitet Horn (S. 2, Nr. 4) lakonisch von einem altpers. ā-pāta- (wohl von pā ,schitzen'?) ab, wobei er dem Worte die einzige Bedeutung ,bewohnt' zuschreibt. Diese Etymologie ist höchst oberflächlich und unrichtig. Ich führe آباد, welches nicht blos ,bewohnt', sondern auch ,frisch, angenehm, schön' bedeutet, auf ein vorauszusetzendes altpers.  $\bar{a}p\bar{a}ta$  =  $\bar{a}p$ - $p\bar{a}ta$ -, wasser-getränkt' zurück. Aus "wassergetränkt" entwickelte sich zunächst die Bedeutung 'recreare, reficere', شاد کردن = آباد کردن ,recreare, reficere خوش = آباد آمدی scid gegrü-st und, آباد بید scid gegrü-st und zu Tage tritt. — Aus der Bedeutung 'frisch, gesund' (vgl. Pahl. آمدي welfare, prosperity, blessing, benediction') entstand jene von schön, gut, angenehm, lieblich und zuletzt die Bedeutung bebaut, bewohnt' (Pahl. "1999), wobei man das wasseranne Land sich vor Augen halten muss, dessen Cultur blos durch die Wasserwerke ermöglicht wurde. — In letzterer Beziehung sind die zahlreichen Composita mit -ābād (Stadtenamen) hieherzustellen.

Wenn meine Ausführungen über آباد richtig sind. dann kann in Florn, S. 230, Nr. 1025 bis) nicht einem vorauszusetzenden altpers. nipīta- entsprechen. Ich halte نبيد wegen Pahl. وهوه - رهم تبيد zu emendiren ist. für semitisch.

Neupersisch بيشة. Horx, S. 59, Nr. 256. Dazu bemerkt Heisenways (Persische Studien, S. 34 : Neup. besa "Wald" (= altpers (waisa-) kann ich mit zd. waresha- nicht vereinigen." Vgl.

ا آدام kann es jetzt auch nicht, da ich awest waresha- in neupers. ورش syr المعنى .Waldranbe, Turt litube ، = awest, vorauszusetzendes wareshja-) veder mindere glaube

dazu Spiegel (Avesta-Commentar II, 510), der Jašt v, 54 statt waēskaja, waēsakaja mit einigen Handschriften waēšhakaja lesen will, das er mit dem neupers. بيشد zusammenhält. 1

Neupersisch אופניט. — Die Erklärung von אופניט, durchseihen, reinigen' macht bedeutende Schwierigkeiten. Man vergleiche besonders Hübschmann, Persische Studien, S. 36. Wie ich nun glaube, hängen אופניט mit einander gar nicht zusammen und ist bei dem letzteren an eine Zusammensetzung mit paiti (pāiti) gar nicht zu denken. — Ich identificire אוף שופניט mit dem armen. שופניט mit dem armen. שופניט mit dem armen. שופניט mit paiti (pāiti), einem Denominativ-Verbum von שופניט, klar, durchsichtig'. Arm. שופים verräth sich schon durch sein nach dem p stehendes p als ein dem Pahlawi entnommenes Lehnwort. Die echte mittelpersische Form wird pard gelautet haben, das im Neupersischen zu אופניט werden musste. Von אופניט שופניט für אופניט ebenso abgeleitet wie אופניט יולפניט (ב awest. wargðaja- activ und medio-passiv), das neben אולפניט vorkommt. Beide Verba, sowohl אולפניט als auch אולפניט wurden in die Regel der Verba in -ūdan, Praesens -ājam aufgenommen.

Neupersisch پوئيدن, aufen, eilen' verzeichnet Horn (S. 63, Nr. 282) unter پايستن, gibt aber keine Erklärung desselben.

— Nach meiner Meinung ist پوئيدن ein Denominativ-Verbum, abgeleitet von پوئيدن, Eile' = einem vorauszusetzenden altpers. pauda-, das dem griech. محتون vollkommen entspricht. Griech. محتون verhält sich zu iran. pud geradeso wie got. stut zu altind. tud. Mit pā, wie man aus der Einreihung von پايستن bei Horn schliessen könnte, kann es nicht zusammenhängen.

Neupersisch نوش ... توش robur, potestas, potentia fehlt bei Horn. Ich identificire es mit dem Jasna xxı, 1 vorkommenden tawiš, das ich nicht mit 'Dieb', sondern mit 'Gewaltanwendung, Miss-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Justi, Zendwörterbuch, S. 260, b vaēska. Geldner liest waēsakaja Nach Spiegel müsste also awest. waēshaka- = neupers amesetzt werden

handlung' übersetze und dem altind. tawas- gleichstelle. Man vergleiche im Altindischen tawis-a- = tawas- als Adjectivum ,kraftvoll, thatkraftig' und altpers. manis- = awest. manah-. Natürlich liegt  $\ddot{v}$  nicht direct tawis-, sondern eine davon abgeleitete Form tawis-a- zu Grunde. Wegen  $\ddot{v} = aw$  vergleiche man  $\ddot{v} = awest$ . tawa.

Neupersisch جاء ... جاء ,Würde, Stellung' erklärt Horn (S. 94, Nr. 416) aus einem vorauszusetzenden altpers. jāða- = altind. jāta-Gang'. Horn mag dabei unser Ausdruck ,Carrière' und das moderne ,Streberthum' vorgeschwebt haben. Ich erkläre عام به مناه , das ich auf ein vorauszusetzendes altpers. jaðah- = altind. jašas , Würde, Herrlichkeit zuruckführe. Wegen der Verlängerung des a vergleiche weiter unten مناه , مناه , i.s. w. Das was Hübschmann (Persische Studien, S. 50), abgesehen von der gegen Horn vorgebrachten richtigen Einwendung, über عام bemerkt, kommt mir nicht richtig vor.

Neupersisch جنبيدن جنبيدن fehlt bei Horn. Unter diesem Verbum verzeichnet Vellers (Lex. Persico-Lat. 1, S. 532, a) auch die Bedeutung "coire" (جاع کردن) und belegt sie durch einen Vers des Dichters أشرف Dieses أشرف ist gewiss nichts anders als das altind. jahh. das sieh auch im Slavischen und Armenischen (vgl. diese Zeitschrift vi. S. 267) uachweisen lässt. Möglich ist es, dass jahh ursprünglich die Bedeutung des neupers. جنبيدن "se movere, agitari hatte und die zweite obseöne Bedeutung von dieser erst abgeleitet ist." — Dann ist جنبيدن von جنبيدن zu trennen.

Nenpersisch — awest, istja. – Horn verzeichnet S. 108, Nr. 488 — Ziegel. Backstein — awest, istja. Neben diesem — gibt es noch ein anderes, welches Horn übersehen hat, in der Bedeutung "hasta brevis, in enjus medio anulus est ex gossipio vel serico contextus, quam digitum indicem in anulum immittentes contra hostes jaculantur (Vullus, Ler. Pers.-Lat. 1, p. 694, b). Dieses — ist das altpersawest arsti— altind. rsti-, im Armenischen als wentun, went (vgl.

r Oder hegt die ursprungliche Bedeutung von jabh im griech, άφ (ἄπτομαι)?

dazu noch wenterung, "Lanzenträger"), offenbar ein Lehnwort aus dem Pahlawi, vorhanden. Das Wort in der Bedeutung des alten aršti-kommt im Schähnämeh öfter vor. Darnach ist Horn, S. 266, Nr. 23 zu streichen.

Neupersisch خواليدن, praegustare, delibare' Farhang-i-šu'ūrī sine exemplo. — Horn (S. 111, Nr. 500) vergleicht es richtig mit awest. qurezišta- (Superlativ von qarezu-). Das Wort خوال خاليدن, von welchem خواليدن als Denominativ-Verbum abgeleitet ist, muss auf ein vorauszusetzendes altpers. uwardu- (= hwardu-) oder uwarda- (= hwarda-) zurückgeführt werden. Damit scheint mir armen. punger (Gen. pungen.) süss, annehmlich' ganz sicher zusammenzuhängen. Das g statt des zu erwartenden & hat punger wahrscheinlich von punge, Hunger' hergenommen, das ich aus dem awest. qar, neupers. خوردن und dem Suffix -ska erkläre, so dass punge eine Grundform swarska- voraussetzt.

Neupersisch دفد . . . . . . . . . . citiren die persischen Lexica als = arab. عروس und belegen es durch folgenden Vers des عروس:

Hier kann meines Erachtens دفت, der Gegensatz von جُجُوز, = جُجُور, der Gegensatz von بنت, gesetzt werden. Dann ist بنت, gesetzt werden. Dann ist بنت, gesetzt werden. Dann ist بنت, gesetzt werden. dayd, sangl. day und der directe Reflex des awest. duyðar- (wie منت att den alten Nominativ zurückgehend). — Es muss aus einem östlichen Dialect stammen.

Neupersisch ندان. — Hier bictet Hors (S. 128, Nr. 574) die folgende interessante Bemerkung: "Nach Joh. Schmidt (zuletzt KZ. 32, 329) die Esser." — Führwahr θάμιζος μ' ἔχει εἰσορόωντα! oder auf gut persisch: انگشت بدندان ἔږيده ام. Diese Entdeckung war schon damals bekannt, als J. Schmidt auf der Schulbank buchstabiren lernte, denn sie findet sich bereits in Bopp's Glossarium Sanscritum (Berolini 1847), S. 163 verzeichnet: ભૂदन (ut mihi videtur a r. য়ৢद s. য়ৢन, ita ut mutilatum sit ex য়ৢद्दन) dens. 'J. Schmidt mag sich bei dem

gründlichen und gewissenhaften "Junggrammatiker" für die ihm zu Theil gewordene grosse Auszeichnung bedanken.

Neupersisch ¿, — ¿, 'facies, vultus; gena; latus; nomen latrunculi in Schahiludio, quem latrunculum nos turrem appellamus' fehlt bei Horn.¹ Ich identificire das Wort mit dem sanskritischen sykwan-Mundwinkel, das im Altpersischen zu hrazwan- (nach Hubschmann hrzwan-), geschrieben hrazwan- (Nom. hrazwan), wurde. — Aus hrazwar wurde neupers. ¿, ebenso wie aus hraftanaij (Infin. von hrap — altind. syp) فقنى geworden ist. Die Bedeutung von ¿, war ursprünglich "Mundwinkel", eine Bedeutung, die in latus und dem ¿, im Schachspiel durchscheint; daraus entwickelte sich die Bedeutung "Mund" und endlich "Antlitz", wie im altind. mukha-, latein. os.

Nenpersisch (cl.). — Unter (cl.), vergisst Horn (S. 139, Nr. 625) nicht die Bemerkung zu machen, dass awest. urwan- eigentlich uruwan- ist. Dies ist eine zu feine Bemerkung! Awest. juwan- (neben jawan- vorkommend) hat im Gen. Sing. jūno = juwno, Gen. Plur. jūnām = junnām. Darnach müsste uruwan- im Gen. Sing. urūno, Dat. Sing. urūno, Instr. Sing. uruna haben. Es hat aber uruno, urunē, uruna, worans hervorgeht. dass nicht uruwan-, sondern urwan- als Stamm anzusetzen ist

Neupersisch باسخ und باسخ (Nachtrag zu oben, S. 80). — Dass beide Worte auf saihhra, saqūre nicht bezogen werden können, sondern auf Jūhana-, saihhana-, sāsana-, wie ich oben bemerkt habe, zu beziehen sind, dies beweist schlagend das armen, mumunhuich, welches, wenn die erste Ansieht richtig ware, mumunpuich lauten mussie

N. up rsisch سنب - سنب Hohle, Locht führt Hors (S. 164, Nr. 746) auf سفتن zuruck, das selbst المختر liegende iranische Wurzel سفنن الفائل --- Ieh identifieire die in سفنن الفاقل المسلم --- grundsprachlich kumb) mit der griechischen Wurzel عبية.

 $<sup>^1</sup>$  Die Erwähnung auf S 136, Nr 610 kann meht als eine Erklärung gelten.

welche in χύμβη, Kahn, Nachen; Becken, χύμβος, Höhlung, χύμβαλον. Cymbel (Becken aus Metall, die an einander geschlagen, einen gellenden Ton von sieh geben) vorliegt.

Neupersisch καλίτω. — Horn bemerkt darüber S. 175, Nr. 787:

Zu griech. σκάπτω "graben, hacken" (Noldere, mündliche Mittheilung). Durch diese schöne Entdeckung wird die bisher nur für europäisch gehaltene Wurzel sk²ap, bezw. sk²ab "schaben, graben" als indogermanisch erwiesen." — Und in der Fussnote dazu heisst es: "Erst jetzt besteht Feist's culturgeschichtliche Bemerkung unter got. skaban (Nr. 499) zu Recht." Leider ist diese "schöne" Entdeckung schon vor 30 Jahren gemacht worden, da sie sich in meiner Schrift "Die Conjugation des neupersischen Verbums". Wien 1864. S. 15 (Sitzungsber. der kais. Akad. der Wissensch. Bd. xliv) verzeichnet findet.¹ Ich fühle mich unendlich geehrt, dass Horn eine meiner höchst bescheidenen Entdeckungen² — wenn auch unbewusst — mit dem Epitheton ornans "schön", welches er blos seinen Freunden und Gönnern zu verleihen pflegt, auszuzeichnen geruht hat.

Neupersisch κ.— Dieses Wort wird allgemein auf ein vorauszusetzendes awest. χšhaθro-dāra- (vgl. Horn, S. 177, Nr. 798 und Justi, Iranisches Namenbuch, S. 174) zurückgeführt. Dies ist angesichts der Pahlawiform šatardarān, χšatardarīn (Inschrift von Hādžiābād, vgl. diese Zeitschrift vi, 92) nicht richtig. Es muss ein awest. χšhaθro-dara- (vgl. Skrt. bhū-dhara-) angesetzt werden, dessen σ später gelängt wurde (vgl. oben, S. 168), wie ich bereits in dieser

¹ Dass solche bereits bekannte Entdeckungen als etwas Neues in die Welt innausposaunt werden, daran sind nicht so sehr jene, welche die Entdeckung dem Autor ohne Angabe der Quelle mittheilen, als vielmehr die Antoren selbst schuld. So las ich, nachdem ich in dieser Zeitschrift v1, 72 Pahl. ૩¾ 📆 mit Balūćī čēday identificirt hatte, dass den Antor X Herr Prof Y auf diese Gleichung (natürlich ohne Rücksicht auf meinen Aufsatz) anfmerksam gemacht habe. Ein anderes Mal erführ ich aus einem ethnologischen Werke, dass nach den Forschungen des Prof. Z arm. 🏂 mit altind. võha- identisch ist.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> NB. falls sie mir wirklich angehört und sie nicht schon ein anderer Gelehrter vor mir gemacht hat.

Zeitschrift v1, 356 gethan habe. Unrichtig ist Horn's Bemerkung (S. 251, Note 1): "Das Suffix -jär ist generell jünger als -där," wie jeder mit den Lantgesetzen einigermassen Vertraute weiss (vgl. Justi, Iranisches Namenbuch, S. 497, unter yär).

Neupersisch نال -- بال "spelunea, caverna" fehlt bei Horn. -- Es ist angenscheinlich identisch mit dem awestischen gereda-, das ein altpersisches garda- voraussetzt. Schon Justi hat gereda- mit altind. grha- verglichen. Damit hängt auch altslav. grady, lit. gardas (Hürde), got. gards 'Haus, Hof, Hauswesen", garda 'Stall" (gardan-), sowie auch griech. χόρτος, unser 'Garten" zusammen.¹ Während das persische 'Haus" (عائف) von der 'Grnbe" ausgegangen ist, hat das indische 'Haus" (grha-) aus der 'Höhle" (gereda-) sich entwickelt.

Neupersisch غړو ... غړو Rohr' fehlt bei Horn. Es ist, wie schon Justi (Zendwörterh., S. 106. a) und Spiegel (Avesta-Commentar, 1, S. 276) geschen haben, das awestische grawa-.

Neupersisch ζ (zu oben, S. 172). — Nach den Bemerkungen Bartholomae's könnte man glauben, dass altpers. farnah- die westiranische Form für awest. qurenah- ist. Dem ist aber nicht so, sondern farnah- muss auch im Ostiranischen neben qurenah- existirt haben. Dies beweist schlagend der Eigenname Βαρζαράρνης (Justi, Iran, Namenbuch, S. 65, α), der auf bargza-farnah- zurückzuführen ist. Westiranisch, speciell Altpersisch müsste der Name Βαρζαράρνης = barda-farnah- lauten.

Neupersisch əğü (Horx, S. 185, Nr. 833). — Das Wort ist, wie schon Jush (Zendnörterh.) bemerkt hat, in die slavischen Sprachen (lit. kardas "Degen, Säbel", éech. kord u. s. w. übergegangen. Das lange a in kārd gegenüber dem kurzen a in awest, karçta- ist ebensowie in den oben S. 168 verzeichneten Fällen zu erklären. Dazu ge-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aus der ursprunglichen Bedeutung Al\u00e4hler ging jene eines \u00edfestumschlossenen Wohnsitzes \u00e4herhaupt hervor Vgl. altind \u00eds\u00e4nnn-, altpers\u00ed\u00e4nnn-, urspr\u00e4ng-lich \u00e3tengewolbe, Gewolhe \u00e4behaupt\u00e4 = endlich \u00e4himmel\u00e4.

hören noch neupers. آرد. = awest. ašha-, was altpers. arta- (= griech. قرتاء) voraussetzt (Horn, S. 5, Nr. 13), neupers. خار بالمغراه با

Neupersisch ... كافتر. — Vgl. Horn, S. 186, Nr. 837 und diese Zeitschrift vII, S. 281. HÜBSCHMANN (Persische Studien, S. 86) bemerkt: ,Neupers. kāftan "spalten, graben" ist schon bei Vullers "Verborum linguae Persieae radices" s. v. mit kirchensl. kopati "graben" zusammengestellt.' - Diese Bemerkung ist richtig, sie passt aber gar nicht auf diese Zeitschrift vn, S. 281. Vullers, dessen Werk 1867 erschienen ist, hat mehrercs meinen Abhandlungen entnommen (er sagt selbst a. a. O. vr. , Mülleri . . . consilia et inventa in usum meum converti<sup>(1)</sup>, so namentlieh کافتی = kopati meiner 1864 ersehienenen Abhandlung ,Die Conjugation des neupersischen Verbums' S. 15 (Sitzungsber. der kais. Akad. der Wissensch. Bd. xliv). Und dass Vullers die Identität von كافتن mit altslav. kopati nicht selbst gefunden, sondern während der Ausarbeitung seiner Radices dieselbe sich angeeignet und in sein Werk aufgenommen hat, dies beweist schlagend seine 1870 erschienene Grammatica linguae Persicae ed. n, p. 151, wo كافتر. auf zend. zshub, sanskr. जुभ् zurückgeführt wird.

Neupersisch کف — کف, Schaum' (Horn, S. 192, Nr. 860) ist das awest. kafa- ,Schaum', sanskr. kapha- ,Schaum'. Die Wurzel

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Noch nachdrücklicher in diesem Sinne spricht sich VULLERS in einem Briefe aus, den er bei der Uebersendung der Radices an mich gerichtet hat.

ij

dazu europ. = kap kommt im Slavischen vor: altsl. kapati, kanôti (= kap-no-ti) .stillare', kaplja ,gutta' (= kap-ja). Interessant ist die Uebereinstimmung des neupers.  $\lambda$  ,kleine Menge' mit dem čech. kapka. Awest. kafa-, sanskr. kapha- verhalten sich zu altslav. kapati ebenso wie awest. safa-, sanskr. sapha- zu altslav. sapta- (wo das sapta- gegenüber altind. sapta-, awest. sapta- zu beurtheilen ist).

مار (Schlange'. — Horn führt (S. 219, Nr. 877) مار auf mar sterben' im causativen Sinne = "tödten' zurück. — Ich halte مار identisch mit dem awest. mairja- Dass mairja- nicht, wie man erwarten sollte, im Neupersischen zu mēr geworden ist, dies hat seinen Grund in der Längung des a (wie neupers. خوان = awest. qaini-Ilorn, S. 110, Nr. 498, während neupers. مینو, awest. mainjawa- Horn, S. 227, Nr. 1011). Neupers مار ist also wie die oben S. 168 verzeichneten Fälle zu beurtheilen.

Neupersisch نشت. — نشت .perditus, devastatus' fehlt bei Horn. Es ist, wie schon Vullers eingeschen hat = altind. nasta-, awest. nasta- und gehört zu (llorn, S. 228, Nr. 1018) ناسيان, abmagern', das nicht direct awest. nas. altind. nas entspricht, sondern als ein reflexives Denominativ-Verbum anf ein ehemals vorhandenes ناس = altind. nasa-, das Hinschwinden. Zugrundegehen' zurückzuführen ist.

Nenpersisch نوردېدي (Nachtrag zu oben, S. 174). — Es ist wohl moglich, dass in نوردېدي ا، peragrare, obire, iter facere, 2. complicare, convolvere, contorquere: zwei verschiedene Verba, nämlich a) das primare ni-wart (wart — گرديدن Horx, S. 198, Nr. 886, Neben گرديدن und obenso neben ننورديدن ), das obenso wie خورديدن . درسيدن . درسي

Nenpersisch יניים hat im Praesens יניים, welches The ise maan (Persische Studien, S. 103 zu 1957) aus nihiham erklärt. Drese Erkbirung schemt mer meht richtig zu sein, יניים von יניים von יניים ebenso gebildet wie ושדה, Von ופדונט (Hübschmann, S. 15 zu 92), ושדה (Hübschmann, S. 14 zu 84) und פֿתשדונט von פֿתשדונט von פֿתשדונט; es sind durchgehends junge Bildungen, welche in der alten Sprache keine Wurzel haben.

Aegyptische Urkunden aus den königlichen Museen zu Berlin. - In dem soeben erschienenen 1. Hefte des 1. Bandes koptischer Schriftstücke befindet sich unter Nr. 16 ein Zauberpapyrus, zu dessen Text der Herausgeber, Herr Erman, bemerkt: ,Darunter und zum Theil darüber mit anderer Tinte in grosser, dicker Schrift ein Text, von dem nur Bruchstücke erhalten sind. Als Beispiel dazu werden drei ungelesene Textgruppen abgebildet. Die beiden ersten Gruppen werden als "vielleicht zusammengehörig" bezeichnet. Dies ist in dem Sinne des Herausgebers nicht möglich, da die Gruppe rechts, wie die Abbildung zeigt, verkehrt, d. h. auf den Kopf gestellt, mit der ersten Gruppe in Zusammenhang gebracht erscheint; sie enthält den Protokollanfang: Φλα[νιες]. Ausserdem müsste ja der Beginn der zweiten Zeile des linken Fragmentes, welcher ann[o] zu lesen ist, seine Fortsetzung in der Linie des zweiten Fragmentes rechts haben, was nicht der Fall ist, denn die Papyrusfläche ist da unbeschrieben. Die dritte Schriftgruppe endlieh enthält den Namen αβδελα = عبد Da es sich hier also um ein Papyrusprotokoll aus arabischer Zeit (1. Jahrh. d. H.) handelt, sein Text demnach auf der Papyrusfläche der ursprüngliche sein muss, erlaube ich mir auch die Annahme, als wäre er zum Theil über den koptischen Text geschrieben, Durch einen Blick in den Führer durch die Auszu bezweifeln. stellung der Papyrus Erzherzog Rainer, S. 17 ff. hätte die Verkennung dieser Thatsachen vermieden werden können.

J KARABACEK.

#### Anzeige.

Von Seiten des Conseils der Speeialelassen des Lazarew'schen Instituts für orientalische Sprachen. — Thema, bestimmt für die Bewerbung um den Allerhöchst bestätigten Preis des verstorbenen Staatsraths D. G. Kanasow: Die Armenier in Byzanz bis zur Epoche der Kreuzzüge (hauptsächlich auf Grund byzantinischer Quellen). — Die Arbeiten können in armenischer, russischer, französischer und deutscher Sprache eingeliefert werden. Der Termin für Einlieferung der Arbeiten darf nicht den 1. Jänner 1898 übersehreiten. Als Preis für das oben genannte Thema wird vom Conseil die Summe von 700 Rubel (circa 1500 Mk.) bestimmt.

Moskau, 10, 22, October 1895.

Der Director des Instituts: G. Kananow. Der Secretär des Conseils: G. CHALATIANTZ.

## Erklärung in Sachen der 12. Auflage von Gesenius' hebräischem und aramäischem Handwörterbuche.

Von

#### D. H. Müller.

Nachdem ich zu der 9. Auflage von Gesenius' Wörterbuch einige besonders auf Südarabien bezughabende Beiträge geliefert hatte, fragten die damaligen Herausgeber, die Herren Professoren F. Mühlau und W. Volck, bei mir an, ob und in welchem Umfange ich mich an der 10. Auflage zu betheiligen gedenke. Ich erwiderte den Herausgebern, dass meines Erachtens die hebräische Lexicographie aus der Benutzung der inschriftlichen Materialien wesentliche Vortheile ziehen könnte und erklärte mich bereit, die bekannten semitischen Inschriften durchzuarbeiten und für die Erklärung des hebräischen Wortschatzes zu verwerthen. Die Herausgeber und der Verleger gingen bereitwillig auf meinen Vorschlag ein, und die 10. Auflage brachte Beiträge von mir, welche auch auf dem Titelblatte ausdrücklich hervorgehoben worden sind. Im Vorworte äusserten sich die Herausgeber darüber folgendermassen:

"Herr Prof. Dr. D. H. Müller in Wien hat auf unsere Bitte das gesammte semitische epigraphische Material für das Wörterbuch bearbeitet. Was das Buch in dieser Beziehung bietet, verdankt es ausschliesslich ihm (andere von Prof. Müller herrührende Bemerkungen wurden ausdrücklich als solche bezeichnet). Seine reichen Beiträge haben sich leider im Interesse des Ganzen einige Kürzungen gefallen lassen müssen. Auf alle Fälle dürfen wir hoffen, dass diese aus der Feder unseres geehrten Mitarbeiters stammenden Partien als eine besonders dankenswerthe Erweiterung des Wörterbuches werden anerkannt werden."

Die 11. Auflage des Wörterbuches brachte mit meiner Bewilligung einen unveränderten Abdruck meiner Beiträge.

lch war daher nicht wenig erstaunt, zu sehen, dass in der zwölften von Prof. Dr. Frants Buhl besorgten Auflage, ohne dass ich gefragt worden bin, meine Beiträge abgedruckt worden sind, mein Name auf dem Titelblatte gestrichen wurde und auch im Vorworte es der Herausgeber nicht für angemessen hielt, mich als den Urheber dieser Beiträge zu nennen. Er begnügt sich mit folgender Bemerkung:

"Die phönizischen Parallelen sind nach dem Glossar von Bloch revidiert und ergänzt. Für das Südarabische wurde das Glossar von Hommel's Chrestomathie verglichen, sonst aber die in den letzten Ausgaben des Wörterbuches stehenden Angaben unverändert beibehalten."

Von meinen Auszugen ans der Mesa- und Siloa-Inschrift, sowie aus dem Palmyrenischen nud Nabatäischen redet er überhaupt nicht.

Sofort nach Erhalt des Wörterbuches protestirte ich in einem Briefe an den Verleger gegen dieses Vorgehen, wodurch nieht nur mein materielles Recht verletzt, sondern auch mein litterarisches Eigenthum unrechtmässig angetastet worden ist.

Nach einer längeren Unterhandlung zwischen dem Verleger und Herausgeber einer- und mir andererseits kam durch Eingreifen des Herrn RA. Dr. Anschütz in Leipzig, des Rechtsconsulenten der Firma F. C. W. Vogel, eine Vereinbarung zu Stande. Die materiellrechtliche Seite der Frage wurde zur beiderseitigen Zufriedenheit geordnet. Als Sühne jedoch für die Verletzung des litterarischen Eigenthums (wie es ausdrücklich in dem Briefe des Herrn RA. Anschütz vom 22. März 1895 heisst), wurde eine vom Verleger und Herausgeber festgestellte Erklärung vereinbart, welche in der Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft abgedrückt werden sollte. Den Abdrück zu veranlassen verpflichteten sich beide, Verleger und Herausgeber.

Im Monate Juni I. J. erhielt ich jedoch von RA. Anschütz die Anzeige, dass die Redaction der Zeitschrift den Abdruck der Erklärung mit der Motivirung, weil die Angelegenheit nur einen geschäftlichen Hintergrund zu haben scheine", verweigere. Ich trat die Acten an einen hiesigen Rechtsanwalt, den Hof- und Gerichts-Advocaten Dr. Max Furcht ab, und ersuchte denselben, meine Rechtsache zu vertreten. Ueber die von ihm geleiteten Verhandlungen berichtet er mir kurz in dem hier abgedruckten Briefe:

#### Herrn Professor D. H. Müller, Wien.

Ich babe in Ihrem Auftrage mit Herrn RA. Anschütz in Leipzig wegen Abdruckes der in Sachen der 12. Auflage von Gesenius' "Handwörterhuche' vereinbarten Erklärung in der Zeitschrift der "Deutschen Morgenländischen Gesellschaft' unterhandelt, wohei ich darauf hinwies, dass dieser Ahdruck vereinbartermassen als eine Sühne für die Verletzung Ihres litterarischen Eigenthumes erscheinen sollte, und dass daher die Motivirung, wornach der Ahdruck seitens der Redaction der Zeitschrift deshalh abgelehnt wurde, "weil die Angelegenheit nur einen geschäftlichen Hintergrund zu hahen scheine", eine durchaus unzutreffende sei.

Ich betonte dem Herrn RA. Anschütz gegenüber ausserdem noch besonders, dass zufolge des getroffenen Uehereinkommens seine Klienten die Pflicht haben, für den Abdruck der Erklärung zu sorgen, wohei ich nirigens mit Rücksicht darauf, dass die Vereinbarung ganz allgemein lautete, in der Zeitschrift der DMG. (worunter sowohl der redactionelle Theil als auch die Beilagen zu verstehen sind), den Herren unter Hinweisung auf Praecedenzfälle nahelegte, den Abdruck der Erklärung, falls derselhe in dem redactionellen Theile der Zeitschrift nicht sollte erfolgen können, in dem nichtredactionellen Theile zu veranlassen.

Meine Vorschläge wurden jedoch zufolge Mittheilung des Herrn RA. Anschütz von Seite seiner Klienten unbedingt abgelehnt.

Es ist meine Ueberzeugung, dass die Weigerung von Seite Ihrer Herren Gegner angesichts der vertragsmässig ühernommenen Verpflichtung eine unberechtigte ist, und glaube ich, die Begründung, welche die Herren ihrer ablehnenden Haltung zu geben versuchen, als einen haltlosen Vorwand bezeichnen zu dürfen, was ich auch Herrn RA. Anschütz gegenüber zum Ausdrucke gebracht habe.

Unter diesen Umständen erührigt nichts als die Beschreitung des Rechtsweges, um die Verpflichteten zur Erfüllung der übernommenen Verbindlichkeit zu verhalten.

Mit dem Ausdrucke hesonderer Hochachtung zeichne ich

Dr. M. Furcht.

Soweit meine Information reicht, habe ich die begründete Hoffnung, falls ich den Rechtsweg betrete, eine Verurtheilung meiner Gegner zu erzielen. Da es mir jedoch widerstrebt, die Angelegenheit vor das Gericht zu bringen, so veröffentliche ich hier die mir von Herrn RA. Anschütz im Namen seiner Klienten seinerzeit eingeschickte und von mir gebilligte Erklärung, und überlasse den Fachgenossen das Urtheil über das Vorgehen des Herrn Verlegers Dr.

Karl Lampe-Vischer und des Herausgebers Prof. Dr. Frants Buhl, sowie insbesondere über deren Weigerung, die vertragsmässig übernommene Verpflichtung zu erfüllen. Die Erklärung, deren Abdruck mit Namensunterschrift des Herrn Prof. Dr. Frants Buhl in der Zeitschrift der Deutsch. Morg. Gesellschaft beide, Verleger und Herausgeber, zu veranlassen verpflichtet sind, lautet:

1

Der Unterzeichnete erklärt auf Wunsch des Herrn Professors David Heinrich Müller in Wien Folgendes:

Ich übernahm die Bearbeitung der 12. Auflage von Gesenius', Handwörterbuch' auf Anerbieten der Verlagshandlung, als Eigenthümerin des Wörterbuchs, und unter ausdrücklicher Zustimmung des früheren Herausgebers. Infolge dessen war ich in dem guten Glanben, dass mir die Benutzung des in den früheren Auflagen enthaltenen wissenschaftlichen Materials, darunter die Beiträge der verschiedenen Mitarbeiter, zustehe, umsomehr, als die Verlagshandlung den früheren Herausgebern bei deren Kündigung des Vertrags ausdrücklich erkhirt hatte, dass sie alle mit dem Wörterbuch bisher bestandenen Verbindungen als gelöst betrachte und sich für die späteren Auflagen volle freie Verfügung vorbehalte, ohne dass hiergegen ein Widerspruch von irgend einer Seite zu ihrer Kenntniss gelangt ware.

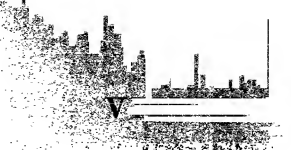
Nach dem Erscheinen der von mir besorgten 12. Auflage hat Herr Professor Müller gegen die Benutzung seiner Beiträge Verwahrung eingelegt, weil ich und die Verlagshandlung nuterlassen hatten, hiezu seine Genehmigung im Vorans uns zu sichern.

leh habe, nachdem ich über den von mir begangenen Rechtsirrthum, bezüglich der Benutzung der Müller'schen Beiträge, von sachverständiger Seite belehrt worden war, sofort Herrn Professor Müller mein Bedauern ausgesprochen, gegen Wissen und Willen incorrect gegen ihn gehandelt zu haben.

Indem ich mein Bedauern in dieser Zeitschrift öffentlich wiederhole, füge ich hinzu, dass wir, ich und die Verlagshandlung, in Uebereinstimmung mit Herrn Professor Midler's Vorschlage diese seine Beiträge in einer weiteren Anflage des Wörterbuchs nicht wieder aufnehmen wollen.

Indem ich dies öffentlich zur Kenntniss bringe, erwarte ich noch immer von der Loyalität des Verlegers und Herausgebers, dass sie die vertragsmässig übernommene Verpflichtung erfüllen werden.

Wien, im December 1895.



# ORIENTAL JOE

EDITED

BY

### THE DIRECTORS OF THE ORIENTAL INSTITUTE

OF THE UNIVERSITY

VOL. IX - Nº 1

PARIS ERNEST LEROUX. VIENNA, 1895.

OXFORD

ALFRED HÖLDER.

JAMES PARKER & C.

TURIN

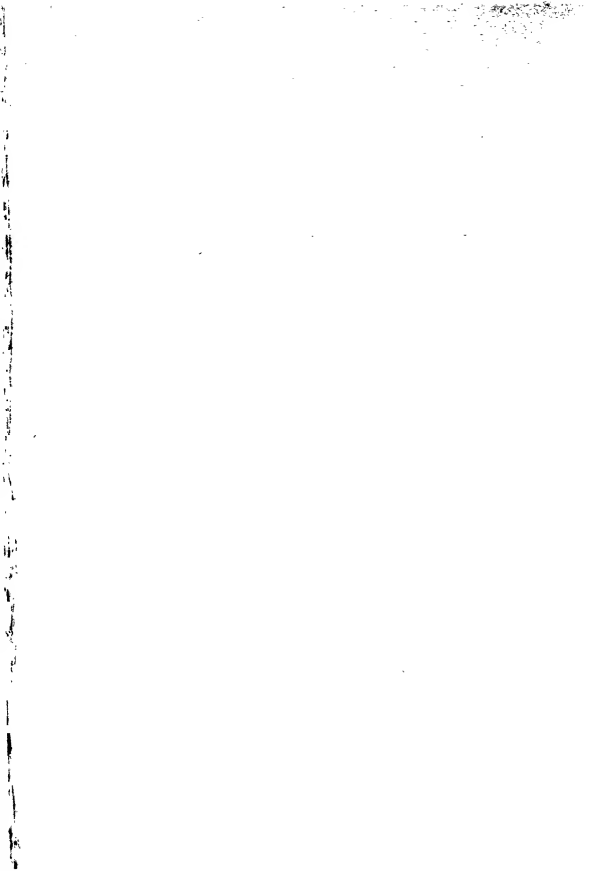
HERMANN LOESCHER.

NEW-YORK

B. WESTERMANN & Co.

ROMBAY

MANAGER EDUCATION SOCIETY'S PRESS.



Soeben erschien:

## Vörterbuch

### Bedauye-Spra

Lee Reinisch.

Mit Unterstützung der kaiserl. Akademie der Wissenschaften in Preis: 16 M.

Früher erschienen von demselben Verfasser:

### Die Saho-Sprache.

Erster Band:

Zweiter Band:

Texte der Saho-Sprache. Wörterbuch der Saho-Spra

Mit Unterstützung der kaiserl. Akademie der Wissenschaften Preis: I. Band 8 M., 11. Band 24 M.

### Die Bilin-Sprache.

Zweiter Band:

#### Wörterbuch der Bilin-Sprache.

Mit Unterstützung der kaiserl. Akademie der Wissenschaften in Wien. Preis: 20 M.

#### LINGUA 'AFAR

nel nord-est dell' Africa.

Grammatica, testi e vocabolario

Giovanni Colizza.

Preis: 6 M.

### Manuel de la Langue Tigraï

parlée au centre et dans le nord de l'Abyssinie

#### J. Schreiber.

l'rêtre de la Congrégation de la Mission dite des Lazaristes fondée par St. Vincent de Paul.

I. Preis: 6 M. II. Textes et vocabulaire. Preis: 8 M.

Verlag von Alfred Hölder, k. u. k. Hof- und Universitäts-Buchhändler. Wien, I., Kothenthurmstrasse 15

#### Contents of Nro. 1.

|                                                                             | Page |
|-----------------------------------------------------------------------------|------|
| Ueber einen arabischen Dialect, von TH. NÖLDEKE                             | 1    |
| Einige Bemerkungen zu HELLER's ,Das Nestorianische Denkmal zu               |      |
| Singan fu', von Fr. KÜHNERT                                                 | 26   |
| The Origin of the Kharosthi Alphabet, von G. Bühler                         | 44   |
| Reviews.                                                                    |      |
| Leopold Pekotsch, Praktisches Uebungsbuch zur gründlichen Erlernung der os- |      |
| manisch-türkischen Sprache sammt Schlüssel, von Dr. C. LANG                 | 67   |
| PLATTS, JOHN T., A Grammar of the Persian Language, von Friedrich Müller    | 71   |
| Miscellaneous notes.                                                        |      |
| Die neupersischen Zahlwörter von 11—19. — Neupersische und semitische Ety-  |      |
| mologien. — Die Sajābidžah, von Friedrich Müller                            | 75   |
| Fragen, von W. Bang                                                         | 84   |



# ORIENTAL JOURN.

EDITED

BY

THE DIRECTORS OF THE ORIENTAL ...

OF THE UNIVERSITY

VOL. IX - Nº 2

PARIS ERNEST LEROUX. VIENNA, 1895.

OXFORD

ALFRED HÖLDER.

JAMES PARKER & Co.

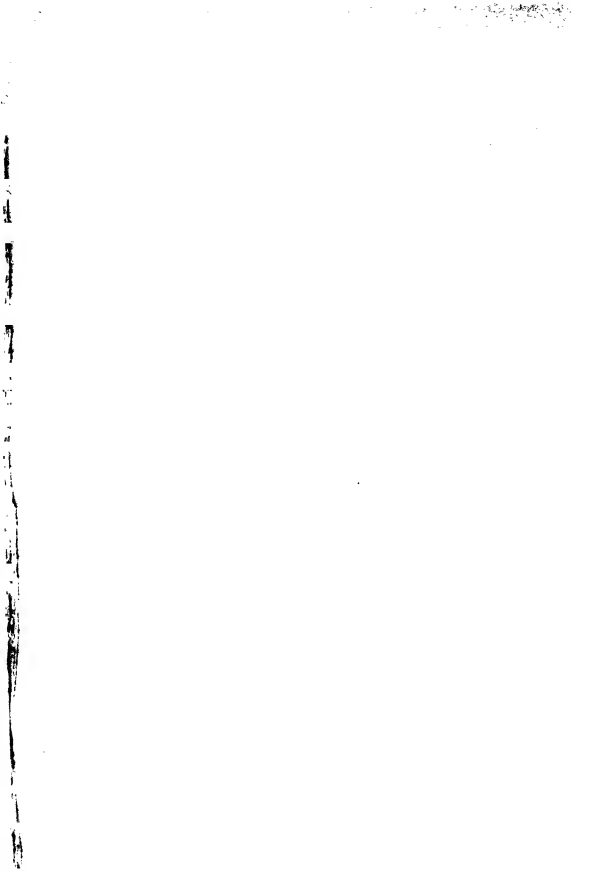
TURIN
HERMANN LOESCHER.

NEW-YORK

B. WESTERMANN & C.

BOMBAY

MANAGER EDUCATION SOCIETY'S PRESS.



. .

## Contents of Nro. 2.

|                                                                                                                            | Page |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Ueber einen Psalmencommentar aus der ersten Hälfte des VI. Jahr-                                                           |      |
| hunderts p. Chr., von Dr. Ludwig Lazarus                                                                                   | 85   |
| Bemerkungen zu H. Oldenberg's Religion des Veda, von L. v. Schroeder                                                       | 109  |
| Die Lautwerthbestimmung und die Transseription des Zend-Alphabets,                                                         |      |
| von Friedrich Müller                                                                                                       | 133  |
| Ku Yen-wu's Dissertation über das Lautwesen, von A. von Rosthorn                                                           | 145  |
| Reviews.                                                                                                                   |      |
| P. Deussen, Allgemeine Geschichte der Philosophie mit besonderer Berücksichti-                                             |      |
| gung der Religionen, von J. Kirste                                                                                         | 163  |
|                                                                                                                            |      |
| Miscellaneous notes.                                                                                                       |      |
| Altpersische, awestische und neupersische Etymologien, von Fr. MÜLLER                                                      | 166  |
| The Ašoka Pillar in the Terai, von G. BÜHLER                                                                               | 175  |
| ,                                                                                                                          | 177  |
| Zu Fr. Kühnerg's Aufsatz .Einige Bemerkungen zu Heller's: Das Nestorianische Denkmal zu Singan-fot von Will Cohn-Antenoria | 179  |

## VIENNA

## ORIENTAL JOURNAL

EDITED

ŖY

#### THE DIRECTORS OF THE ORIENTAL INSTITUTE

OF THE UNIVERSITY

VOL. IX - Nº 3

PARIS
ERNEST LEROUX.

VIENNA, 1895.

OXFORD

ALFRED HÖLDER.

JAMES PARKER & Co.

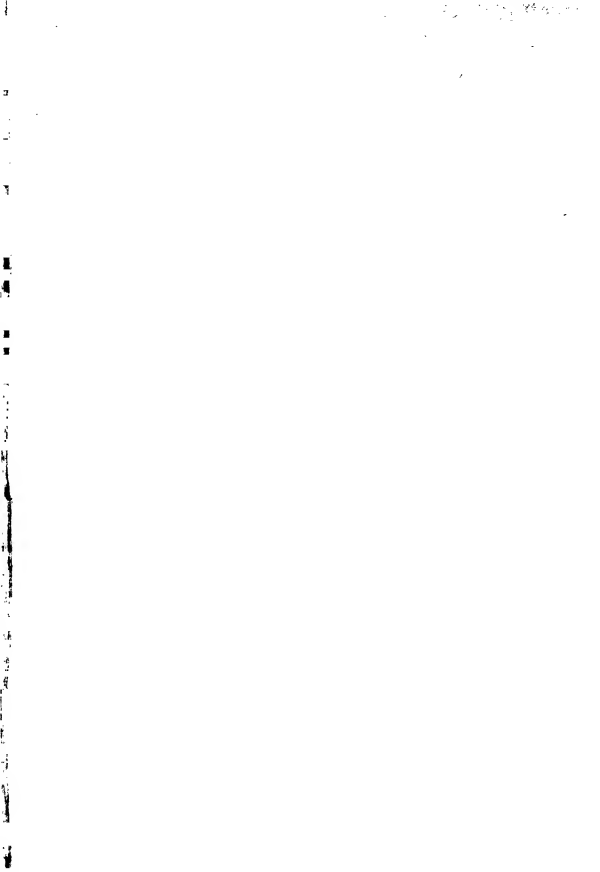
TURIN
HERMANN LOESCHER.

NEW-YORK

B. WESTERMANN & Co.

BOMBAY

MANAGER EDUCATION SOCIETY'S PRESS.



#### VERLAG VON REUTHER & REICHARD IN BERLIN W.

Vollständig liegt nunmehr vor:

## بومقىقى ھەنئل LEXICON SYRIACUM

AUCTORE

#### CAROLO BROCKELMANN

PRAEFATUS EST.

#### TH. NÖLDEKE.

Lex. 8°. VIII. 510 Seiten Mk. 28.—. Solid geb. Mk. 30.—.

Das vorliegende Handwörterbuch soll in erster Linie ols lequemes Hilfsmittel bei der Lektüre dienen, zugleich aher auch dem Sprachforscher einen Überblick über den Sprochschatz ermöglichen. Um diese beiden Ziele zu erreichen, musste möglichste Vollständigkeit sowie möglichste Kürze eistrebt werden. Das Buch enthält daher sämtliche in der bisher veröffentlichten Litteratur vorkommenden Wörter mit genauer, überall auf eigener Lektüre beruhender Stellenangabe. Ausgeschlossen blieben:

1) die Eigennamen. Sollten dieselben für das Lexikon nicht nur ein unnützer Ballast sein so musste die Behandlung der Personennamen zu einer prosopographia syra, die der Ortsnamen zu einem Ortslexikon auswachsen, so dass die dem Buche gesteckten Grenzen bedeutend hätten überschritten werden müssen.

2) die Grenzgebiete der Lexikographie und der Grammatik. Wo nicht besondere Gründe dagegen sprachen, ist auf die Anführung abgeleiteter Formen verzichtet worden unter Verweis auf die einschlägigen Paragraphen der Grammatik von Nöldeke. Mit Hilfe solcher Verweise konnte auch die Behandlung der Präpositionen und Partikeln kurz gefasst werden.

3) die zahlreichen nur bei Bar-'Alf und Bar-Bahlül überlieferten griechischen Glossen. Dagegen gebot die Rücksicht auf die Bedürfnisse des Sprachforscheiß die Aufnahme der echtsyrischen und der persischen Wörter, die nur bei den Lexikographen überliefert sind.

4) alle fremdsprachlichen Elemente, die in der Literatur ausdrücklich nur als solche erscheinen.

4) alle fremdsprachlichen Elemente, die in der Literatur ausdrücklich nur als solche erscheinen. Der ganze Sprachstoff ist nach Wurzeln geordnet, wie es dem Bane der semitischen Sprachen offenbar am meisten entspricht. Wo das Verbum selbst noch in lebendigem Gebrauch ist, liegt dasselbe nach seinen verschiedenen Stämmen oder Conjugationen der Anordnung zu Grunde so zwar, dass auf jede Verbalform die zngehörigen Nominalformen folgen. Denominative Verba dagegen folgen natürlich dem Nomen nach, sowie abgeleitete Nominalformen ihrer Grundform sich unmittelbar anschliessen. Durch die Druckeinrichtung ist dafür gesorgt, dass Grundform nnd Derivata sich deutlich von einander abheben. Bei der Anfstellung der Wurzel ist jedesmal von dem jetzigen Standpunkte des Syrischen ansgegangen; demnach sind Radicale, die bereits in einer vorhistorischen Sprachperiode verloren gegangen, bei der Ansetzung der Wurzel nicht in Betracht gezogen. Aus Gründen der Zweckmässigkeit sind anch die Fremdwörter in den Wnrzelschematismus mit hineingezogen und zwar so, dass die je drei ersten Konsonanten als Wurzel gelten mit Ausnahme der als Vokalzeichen dienenden Buchstaben, sowie des 5. als Zeichen des 6 nnd des spiritus asper im Innern griechischer Wörter. Innern griechischer Wörter.

Die Erklärungen sind in lateinischer Sprache gegeben, weil die Wahl einer einzelnen modernen Sprache der Verbreitung des Buches vielleicht hätte hinderlich werden können, die gleichzeitige Anwendung mehrerer aber den Umfang des Werkes zu sehr angeschwellt hätte. Da wo der lateinische

Ausdruck undeutlich scheinen konnte, ist die englische Übersetzung beigefügt worden.

Ein lateinischer Index nach dem Vorbilde der bekannten hel räischen Wörterbücher sowie des arabischen Lexikons von Freytag wird der praktischen Branchbarkeit des Bnches förderlich sein.

Herr Prof. Noeldeke hat dem Buche eine Vorrede aus seiner Feder beigegeben. Jeder, der das Lexikon in eigenen Gebrauch nimmt, wird bald zu beurteilen in der Lage sein, ob und in

wie weit die Ausführung des Werkes den Gesichtspunkten entspricht, welche der namhafte Syriologe als die für ein syrisches Handwörterbuch massgebenden erachtet.

Die Aufnahme, welche das Buch bis jetzt gefunden hat, muss als ein Beweis nicht nur für die Befriedigung des Bedürfnisses, sondern auch dafür gelten, dass der Verfasser im grossen und ganzen mit den in Vorstehendem dargelegten Grundsätzen das Richtige getroffen hat. Eine Reihe der angescheusten Gelehrten hat sieh in gleichem Sinne über Brockelmann's Lexikon ausgesprochen, wie aus nachstehenden Besprechungen, die hier des beschränkten Raumes wegen nur in ihren zusammenfassenden Schlussergebnissen Platz finden können, hervorgeht. So sagt

Herr Professor D. F. Baethgen (Berlin) in der Deutschen Litt. Zeitung 1894 No. 46 und 1895 No. 29 u. A.: — —

"Soviel ich sehe, entspricht die Ausführung durchaus den Anforderungen, die an ein so schwieriges Unternehmen billigerweise gestellt werden konnen. Die Belesenheit des Verfassers ist hochst ruhmeuswert, die Anordnung des Stoffes übersichtlich, die Ausstattung würdig.". — "Die letzten drei Fascikel, durch welche dies dankenswerte Lexikon vollständig geworden ist, bestätigen das gunstige Urteil, welches über die ersten vier Lieferungen abgegeben werden konnte Auch zu diesem letzten Teil liessen sich freilich noch allerlei Nachträge liefern; ich sehe aber dies Mal von Emzelheiten ab. Meine in No. 46 gegebenen Ergänzungen sind in den Arlenda et emendanda sorgfältig verwertet; ausserdem haben Bevan, Dnval, Techen und Wellhausen zu den Nachträgen bigesteuert. Ein ausführlicher Index latino-syriacus erhöht die Brauchbarkeit des Buches. Der Index analyticus erleichtert dem Anfänger das Auffinden nicht gleich durchsichtiger Bildungen Alles in allem gebührt dem Verfasser lebhafter Dank für seine selbstverleugnende Arbeit, die hoffentlich dazu dienen wird, das Studium der syrischen Litteratur neu zu beleben."

Herr Professor Dr. Ryssel (Zurich) in Lit. Central blatt 1805 No. 22 und 25: --

"Dies im Bedarfnis, das je ler bei der Beschäftigung mit der syrischen Litteratur empfand, und das auch die aus der Beiruter katholischen Druckerei stammenden Wörterbücher, Cardahi's syrischarabisches Dictionar (1887) und das jetzt im Erscheinen begriffene, aber nicht mit Belegstellen versehene und darum weniger brauchbare Dictionarium Syriaco-Latinum Brun's nicht befriedigen, will Brockelmann's Lexicon Syriacum abhelfen. Da das erste Heft vom Thesaurus Syriacus schon 1868 erschienen ist, so kann das neue Lexikon auch als erwünschte Ergänzung zu diesem Hauptwerke der syrischen Lexikographie dienen, weil seit 1863 eine ganze Reihe wichtiger Textpublikationen erschienen ist, deren Wortschatz demnach in den Thesaurus entweder noch gar nicht oder nur reilweise Aufnahme finden konnte.

Mit der ganzen Anordaung und Methode des Lexikons von Brockelmann kann man sich durchaus einverstanden erklären. Es ist nur ein Vorteil hensichtlich der Uebersichtlichkeit, lass alle Eigennamen und alle fremdsprachlicheu Elemente, die in der Litteratur aus drucklich als solche erscheinen, ausgeschielen sint. Ebensolist es zu billigen, dass die abgeleiteten Formen, die nicht den Wert eines selbständigen Wortes haben, unter Hinweis auf die in Betracht kommenden Paragraphen der Grammatik Nöldeke's nicht besonders aufgeführt werden. An lererseits ist es sehr dankenswert, dass durch reichliche Verweise bei jelem Worte auf alles das aufmerksam gemacht wird, was massgebende Fachgelehrte zu seiner Erklärung oder Ableitung mitgeteilt haben, so dass man jederzeit die Moglichkeit hat, sich leicht das gesamte Material zu vergegen wärtigen. Auch ist die Ausstatung durchaus lobenswert, und insbesondere dienen die wagerechten Linien, welche die einzelnen Artikel von einander trennen, sehr zur Erhöhung der Überschtlichkeit des Ganzen" — — "Wie viel Mühe und Sorgfalt der Verf. verwendet hat, geht wiederum aus den Nichtägen hervor, soferu sie erkennen lassen, dass er auch die letzten Textpublikationen noch benutzt hat, wie den vierten Bund der Acta Martyrum, die Vita Antonii, das Leben Petrus des Iberers und Kerler's Ausgabe der Scholien des Barhebräus zu Levitieus. Wir drücken zum Schluss nur noch die Überzeugung aus, dass dieses neue syrische Lexikon für die syrischen Studien einen grossen Fortschritt bedeutet, der zumal deu jüngeren Mitarbeitern zu Gute kommt und kommen wird. Drum gebuhrt Brockelmann nut besonders auch dem Förderer des Werkes, der ihm überdies eine Vorrede beigegeben hat, Professor Nöldeke, der Dank aller derer, denen an der Erweiteralis der Kenntnis der syrischen Litteratur gelegen ist."

Herr Professor Dr. J. P. N. Land (Leiden) im Museum, III. Bd., 6. Aug. 1895:

Der haben in Amerikante in Amerikante in Rezensent giebt zumichsteine kurze Darstellung über den bisherigen Stand der synthemistelle in Stand der großen Thesaurus von Payne-Smith herunter, und weist darin nach, wie sehr ein kurzeres Hilfsmittel für das Studium der synischen Litteratur Bedürfnis gewesen sei. Indem er zur Besprechung des Brockelmannischen Lexikons übergeht, fährt er

fort: "Der Wert eines solchen Werkes kann, wie Nöldeke in der Vorrede bemerkt, erst dankt vollständig beurteilt werden, wenn man es lange Zeit selbst im Gebrauch hat. Nach der prächtigen Ausführung fällt einem jedoch sofort die knappe Form, die Klarheit der Ausdrucksweise und die nirgends mangelnde richtige Angabe der durch eine ausgiebige Lektüre gewonnenen Beweisstellen, wovon eine Liste am Schlusse, des Werkes beigegeben ist, in die Augen; eine Beigabe, welche in dem Wörterbuch der Jesuiten nur ungern vermisst werden wird. Dazu kommt noch ein lateinischssyrischer Index. Es kann dabei nicht die Rede davon sein, etwa Themata oder Abhaudlungen ins Syrische übertragen zu wollen, aber bei der Verbesserung verder Nomenklator von Ferrarius (Rom 1622) ist weniger handlich und nur schwer erhältlich. Zum Ueberfluss hat Professor Jensen für eine Anzahl babylon-assyz. Parallelen gesorgt, wodurch man sich wohl einmal von der richtigen Lesung eines zweifelhaften Wortes versichert."

Nun werden eine Reihe von Bemerkungen gemacht, die für eine zweite Auflage des Werks von Wert sind und die hier anfzuführen für die Benrteilung des Ganzen ausser Betracht bleiben können, die aber veranlassen sollen, dass jeder im eigenen Studinm des Buches dessen Brauchbarkeit ermessen möge, wie der Herr Kritiker anch seine Anzeige mit den folgenden Worten schliesst:

ermessen möge, wie der Herr Kritiker anch seine Anzeige mit den folgenden Worten schliesst:
"So macht also auch dies höchst verdienstliche Wörterbuch die eigene Untersuchung
(wie auch zu erwarten war) nicht überflüssig. Möge es in Vieler Hände gelangen und mit
Verständnis gebraucht, sich mehr und mehr als eine feste Stutze erweiseu für
Philologen — und Theologen."

Monsieur J. B. Chabet (Paris) in der Revue critique 1894 No. 35 und 36. - -

"L'apparition du Lexicon de M. Brockelmann répond donc à un besoin réel et sera favorablement accueillie parmi les sémitisants. Cette publication se présente d'ailleurs dans d'excellentes conditions. Les choix de la langue latine la rend d'un usage pratique universel. Ontre que le patronage de M. Noeldeke est déjà une recommandation suffisante, un examen même sommaire des premiers fasc. montre que M. B. ne nous offre pas une simple compilation, résultat du dépouillement des lexiques déjà publiés. Il a enrichi son travail du fruit de ses lectures personelles et l'a mis au courant des plus récentes publications. C'est ainsi qu'il a utilisé l'ouvrage de Thomas de Margha récemment édité par M. Budge, et les Notes de Lexicographie publiées par M. R. Duval dans un des derniers cahiers du Journal asiatique — L'auteur a tenu à justifier toutes les significations des mots, non par des exemples qui eussent trop grossi le volume, mais par de simples renvois. De là un système de notation assez compliqué, car il renferme cent quatre-vingt-douze sigles, correspondant à autant d'ouvrages différents.

Avec une somme de travail aussi considérable, l'auteur a snrtout visé à une grande brièveté;

trop grande, à notre avis" (Folgen einige Bemerkungen bezg. der Ausführung). -

Après ces remarques, qui ne portent point atteinte au mérite intrinsèque de l'œuvre, no us n'hésitons pas à dire que dans les conditions où il s'imprime, le Lexicon de M. Brockelmann est appelé à rendre les plus grands services à ceux qui ont déjà une certaine connaissance du syriaque. Ils trouveront dans cet ouvrage un manuel commode, et aux données duquel, on peut, en règle générale, accorder une absolue confiance. Quant aux debutants, ils seront encore astreints à recourir, pour s'initier à la langue aux Lexiques, d'aillenrs nombreux et bien faits des Chrestomathies"

Monsieur J. Rhétoré (Jerusalem) in der Revue biblique 1895, Oktober:

Comme la Revue (critique) l'a dit déjà: M. Brockelmann a consciencieusement et savamment rempli son bnt. Il a fait son ouvrage d'après les principes que Nœldeke conçoit lui-même pour un bon lexique syriaque: c'est déjà une excellente garantie pour la valeur de son travail Il a su concentrer une infinité de notions en peu d'espace et pour cela il a écarté les dérivés réguliers que chacnn pent former; il ne charge pas le livre d'exemples pour les différentes acceptions des mots, mais se contente d'indiquer par des renvois les auteurs où ces acceptions se trouvent.

L'imparfait des verbes en Pé'al est indiqué par les voyelles A. O. E., etc., dans les cas donteux; malhenreusement cela n'a pas été fait pour tous les cas. Les différences entre le syriaque oriental et le syriaque occidental son montrées dans la plupart des cas. Les mots syriaques d'origine incertaine sont comparés avec les langues étrangères qui ont pu tournir cette origine et l'assyrien a été très henreusement mis à contribution dans des cas où lui seul pouvait éclairer la question. Les dialectes néo-araméens ont été aussi consultés parfois; il y a là en effet une mine riche, mais trop inexplorée.

En résume, on peut dire du Lexicon Syriacum que, s'il n'est pas encore complet pour l'étnde du syriaque, il est du moins bien fonrni, bien ordonné et sûr et qu'il sera d'une très grande utilité ponr les aramaïsants.

Au snjet de l'index latin-syriaque qui fait snite an lexique, Nældeke dit qu'il lui a été très agréable de voir ce travail qui manquait en syriaque. Tons les armaîsants

éprouveront le même plaisir. Cet index donne le mot latin avec sa signification en syriaque et toutes les fois que ee mot latin a plusieurs correspondants dans la langue syriaque, ils sont indiqués avec la page du lexique et l'endroit où ils se trouvent. Les quatre-vingt-deux pages à trois eolonnes que comprend cet index montrent son developpement.

L'index analytique qui n'a que deux pages comprend 173 mots dont, à première vue, la racine n'est pas facile à saisir et cette racine est indiquée à coté. C'est une liste précieuse pour ceux qui sont encore inexpérimentés, mais il me semble que ces mots seraient mieux dans le corps du distinueire à leur place est homestique des mots seraient mieux dans le corps du

dictionnaire à leur place orthographique avec renvoi à la raeine.

L'appendice des Addenda et corrigenda est gros de vingt-deux pages; e'est un beau témoignage

un volume de forme commode très nettement imprimé sur un papier solide et bien lisse, qualités matérielles où les yeux et la patiènee des studieux trouveront leur avantage.

Herr Dr. A. R. S. Kennedy, Professor a. d. Universität in Edinburgh: — —

"The appearance of a new Syriae Lexieon, designed to meet the wants of students, is an event of considerable importance for the progress of Semitic studies at home and abroad. The work, will be welcomed on all hands as fulfilling what has long been the most conspicuous lacuna in Semitic bibliography.... The publishers have earned, and will certainly receive, the thanks of every Semitic student for thus coming forward to remove what had almost become a scandal to international scholarship — the lack of a student's dictionary of a language so important to the philologist, the historian, and the theologian."

Die Litterarische Rundschau (Herder-Freiburg) 1895, No. 8, 1. August: - -

"Wir sehen von einer Besprechung des Werkes ab, da jeder Orientalist dieses Lexikon als ein gutes Förderungsmittel seiner Studien begrüssen und schätzen wird."

Früher sind erschienen:

- De Sancta Cruce. Ein Beitrag zur christlichen Legendengeschichte von Dr. Eb. Nestle. gr. 8°. VIII, 128 Seiten. M. 4.-.
- Syrische Grammatik mit Litteratur, Chrestomathie und Glossar. Zweite, vermehrte und verbesserte Auflage von Dr. Eb. Nestle. 89. XIV, 72, 195 Seiten. M. 7.—, geb. M. 7.80.
- Syriae Grammar with Bibliography, Chrestomathy and Glossary by Dr. Eb. Nestle. Translated from the second german edition by Prof. Dr. A. R. S. Kennedy. 89. XVI, 72, 195 Seiten. M. 8.—.
- Litteratura syriaca. Sonderabdruck des bibliograph. Verzeichnisses von der zweiten Auflage der Grammatik von Dr. Eb. Nestle. 80. IV, 66 S.

In Vorbereitung bezw. im Druck:

- Keilinschriftliche Bibliothek. Herausgegeben von Eberhard Schrader.
  - IV 2. Contrakt- und juristische Litteratur von Dr. F. Peiser, Privatdozent a d. Univ. Königsterg.
  - V. Tel-el-Amarna-Tafeln (Briefe) von Dr. H. Winckler, Privatdozent a. d. Univ. Berlin.
- Die Keilinschriften und das Alte Testament von Eberhard Schrader. Dritte, vollständig neu bearbeitete Auflage.
- Einleitung in die Litteratur des Alten Testaments von S. R. Driver, Reg.-Professor an der Universität Oxford. Nach der fünften englischen Ausgabe vom Verfasser autorisierte Übersetzung von Lic. Dr. W. Rothstein, a. o. Professor an der Universität Halle.
- Kurzgefasste Grammatik der Biblisch-aramäischen Sprache nebst Chrestomathie von D. Karl Marti, ord. Professor an der Universität Bern.

## DIE PROPHETEN

#### IN IHRER URSPRÜNGLICHEN FORM.

#### DIE GRUNDGESETZE DER URSEMITISCHEN POESIE

ERSCHLOSSEN UND NACHGEWIESEN

#### IN BIBEL, KEILINSCHRIFTEN UND KORAN

UND IN IHREN WIRKUNGEN ERKANNT

IN DEN CHÖREN DER GRIECHISCHEN TRAGÖDIE.

I. BAND: PROLEGOMENA UND EPILEGOMENA.

II. BAND: HEBRÄISCHE UND ARABISCHE TEXTE.

VON

#### DE. DAV. HEINR. MÜLLER.

ORD, OFF, PROFESSOR AN DER K. K. UNIVERSITÄT WIEN.

GRÖSSTES LEXIKONOCTAV

Preis: I. Band (256 Seiten) 10 M., H. Band (144 Seiten) 6 M.

Die Kraft und der Wohlklang der prophetischen Reden werden seit jeher anerkannt und bewundert, sie bilden aber seit jeher ein eigenthümliches Räthsel in der Weltliteratur. Die Gewalt dieser grossartigen Poesie wird empfunden und der Zauber der Sprache nimmt Kopf und Herz gefangen, ohne dass man die Kunstmittel oder Kunstformen erkennen konnte, wodurch jene Seher so tief wirkten. Alle bisherigen Versuche, metrische Gebilde bei den Propheten nachzuweisen, scheiterten an der Sprödigkeit des Stoffes, welcher sieh in die fremden Sprachen und Literaturkreisen entlehnten Formen nicht zwängen liess. Schon die Gewaltsaukeit, mit welcher man den überlieferten Text den neuen Theorien anzupassen suchte, musste gegen diese einnehmen, und in der That ist es bis jetzt nicht gelungen, Erklärungsprincipien aufzustellen, welche auch nur einen geringen Grad von Wahrscheinlichkeit hätten.

Wenn es daher in diesem Buche unternommen wird, dieses Problem zu lösen, so ist sich der Verfasser der Schwierigkeit der Aufgabe vollkommen bewusst, dabei aber fest überzengt, dass die Lösung diesmal eine definitive ist, die das berechtigte Misstranen überwinden wird. Er glaubt für seine Thesen Argumente von mathematischer Beweiskraft vorbringen zu können, welche den ehrlichen Forscher vollkommen zu überzeugen geeignet sind; er glaubt Mittel und Wege gefunden zu haben, die Reden der Propheten in der Weise wiederherzustellen, wie sie die gottbegeisterten Scher und Dichter ursprünglich niedergeschrieben haben, und ladet ernste, wahrheitsliebende Forscher ein, diese Thesen zu prüfen.

Der Verfasser nimmt an, dass die Propheten in Strophen gedichtet haben, diese Strophen erschliesst er aber nicht nach dem Muster Anderer aus vorausgesetzten Versen, die nach Silben oder Hebungen gebildet werden, sondern aus bestimmten Kennzeichen; er gelangt nicht von der Erkenntniss des Verses zur Erkenntniss der Strophe, sondern umgekehrt, von der Strophe zum Verse. Die Strophe ist eine grössere gedankliche Einheit, welche aus einer Summe oder einem Producte von Gedankeneinheiten zusammengesetzt ist, die strenge gedankliche Einheit ist als die wesentlichste Charakteristik der Strophe anzusehen. Daneben zeigen aber die Strophen unter einander eine solche Ebenmässigkeit im Baue, dass man eine strophische Einheit durch die danebenstehende andere vollkommen controliren kann. Die Strophen stehen nämlich zu einander in einer gewissen Beziehung, und die formalen Ansdrücke dieser Beziehungen bilden die Kennzeichen der strophischen Einheiten. Die Bezichnug zwischen zwei strophischen Einheiten wird Responsion genannt, wenn im Bane der Strophen bestimmte Theile einander entsprechen. Die Entsprechung geschicht durch gleiehe Construction wie durch gleiche oder gegensätzliche gedankliche Wendungen, die in der Regel durch gleiche oder ähnlichklingende Worte ausgedrückt werden. Die Responsion kann eine vollständige sein, d. h. jede Zeile der einen Strophe entspricht der parallelen Zeile der andern, oder eine unvollständige, d. i. wo nur Anfangs- und Endzeilen der bestimmte Zeilen an gleicher Stelle einander entsprechen.

Während die Responsion gewissermassen den gleichen Organismus zweier der mehrerer Strophen darstellt, verbindet eine andere Kunstform je zwei Strophen mit einander. Diese Kunstform wird Concatenatio genannt. Sie verkettet, wie is in der Natur der Sache liegt, das Ende einer Strophe mit dem Anfang der tolgenden dadurch, dass die letzte Zeile der einen Strophe einen gedanklichen iher formalen Uebergang zur nachstfolgenden bietet.

Eine dritte Kunstform ist die Inclusio, die darin besteht, dass der Anfang ener Strophe mit dem Ende derselben correspondirt. Durch diese Kunstform wahrt die Strophe ihr individuelles Wesen und grenzt sieh innerhalb der gesteckten Pfähle ab. Diese drei Kunstformen bilden also ein zweites wichtiges Moment in der Erkennung der Strophe.

Dazu kommt noch ein drittes Moment, welches von der Ueberlieferung uns in die Hand gegeben wird. Die verschiedenen Absatze in dem massoretischen Texte, welche gewiss aus uralter Zeit herrühren, theilen einzelne Strophen oder Strophengruppen ab. Eine weitere Probe auf die Richtigkeit der strophischen Gliederung liegt in der Architectonik der prophetischen Reden. Es kommen zwei-

und dreicolumnige Reden vor, wo die strophische Eintheilung und Abgrenzung je einer Columne durch die parallelen Einschnitte der andern gesichert wird.

Trotz all dieser Merkmale der strophischen Gliederung, die oft gehäuft und mit einander übereinstimmend auftreten, bleibt die Abgrenzung und Feststellung der Strophen in den Propheten, besonders in Fällen, wo Kunstformen fehlen, äusserst schwierig, weil die Zeilenabtheilung erst ermittelt werden muss, und weder gedankliches noch rhythmisches Ebenmass ein wirkliehes Metrum zu ersetzen im Stande sind.

Die Strophen selbst sind versehiedener Art. Es kommen gleiehmässige Strophen vor, die eine gleiehe Anzahl Zeilen haben, es finden sieh aber auch steigende und fallende Strophengebilde, wo jedoeh das Steigen und Fallen durch eine bestimmte Proportion geregelt ist. Solehe Strophenformationen sind meistens durch Responsion oder Refrain gesiehert und fast immer im massoretischen Texte markirt. Die Nichterkennung dieser Thatsache hat oft die Forseher, welche mit feinem Gefühle Strophen witterten, von der richtigen Fährte abgelenkt.

Bei der Eintheilung der Strophen in Zeilen dient neben dem gedankliehen und rhythmischen Ebenmass, welches vielfach ja auch in den Satzaceenten zum Ausdruck gelangt, ganz besonders die Responsion als Theilungsgrund. In Fällen, wo die Responsion vollkommen ist, d. h. durch alle oder durch viele Zeilen hindurchgeht, ist die Zeilenabtheilung eo ipso gegeben, in anderen Fällen, wo nur wenige Zeilen correspondiren, unterstützt die Responsion mindestens die Eintheilung und erleichtert sie. Geradezu nach geometrischen Principien zerlegbar sind die strophischen Gebilde, die aus zwei oder drei Colmmen bestehen, weil sie in der Regel doppelte (horizontale und vertikale) Responsion aufweisen.

Durch diese Mittel und auf dem beschriebenen Wege ist es dem Verfasser gelungen, eine grosse Anzahl prophetischer Reden in ihre Urbestandtheile zu zerlegen und die ursprüngliche Form derselben herzustellen. Dass dadurch nicht nur die Form der Reden eine andere geworden, sondern auch die ganze Art des prophetischen Schaffens blossgelegt und die Vorgänge im Geiste der Propheten scharf und hell belenchtet werden, braucht man nicht erst zu betonen. Ebensowenig ist es nöthig hervorzuheben, welcher Gewinn für die Textkritik im Kleinen, wie für die höhere Bibelkritik daraus erwächst.

Der Verfasser würde diese Arbeit über die Propheten nicht mit gleicher Zuversicht der Oeffentlichkeit übergeben, wenn er nicht im Stande wäre, die Bestätigung seiner Aufstellungen auf anderen Literaturgebieten zu liefern. Die Gesetze, welche das prophetische Schaffen beherrschen, sind nicht auf diesen Literaturzweig allein beschränkt, sie haben eine viel allgemeinere Geltung. Nachdem die Thatsache einnual in den hebräischen Propheten erkannt war, zeigten sieh dieselben Erscheinungen auch in der Keilschriftliteratur. Auch hier sind bestimmte Stücke (so z. B. die Schöpfungsgeschichte) strophisch gegliedert, und dieselben Kunstformen, welche als Merkmale der Strophik im Hebräisehen vorhanden sind, finden sich auch in den Keilinschriften. Die Wahrnehmung ist aber deshalb von ganz besonderer Wichtigkeit, weil hier die Zeilen zum Theile auf dem Originale gegeben sind, und die Arbeit sich lediglich auf die Abtheilung der Strophen beschränken konnte. Es liegt also hierin, abgesehen von der für die

Keilschriftliteratur bedeutsamen Erkenntniss, auch eine Bestätigung der auf dem Gebiete der Bibel festgestellten Thatsachen.

Ein weiterer Beweis für die Strophenhypothese bildet die Beobachtung, dass auch die Offenbarungen Muḥammeds, dass also der Koran in vielen Suren nachweisbar strophisch gegliedert ist, und dass dieselben Kunstformen und dieselbe Architectonik darin sich finden, wie in den alten hebräischen Propheten. Die grosse Bedeutung dieser Erkenntniss besteht aber darin, dass die Versabtheilung im Koran durch den Reim gesichert ist, und also von Muḥammed selbst herrührt. Die kurzen und langen Verse, die nebeneinander stehen, zeigen nun, dass der prophetische Vers nicht immer mit dem diehterischen identisch sein muss. Dass das Vorhandensein von Strophen und Responsion im Koran an und für sich eine bedeutsame Thatsache ist, die für das Verständniss des Korans, für die Ergründung der geistigen und schriftstellerischen Qualität des arabischen Propheten, wie für die Korankritik neue Wege zeigen wird, brancht wohl kaum gesagt zu werden. Für diese Untersuchung war aber diese Thatsache von umso grösserem Werthe, als durch sie die Strophenhypothese in den Propheten die sicherste Stütze und eine unabweisbare Bestätigung erhalten hat.

Nachdem Strophenbau und Responsion mit ihren Dependenzen in drei semitischen Literaturen und Sprachen, die verschiedenen Völkergruppen angehören (die Hebräer sind Nordostsemiten, die Assyro-Babyloner Nordwestsemiten oder Uraumäer, die Araber Südsemiten), nachgewiesen worden waren, so ergab sich der Schluss von selbst, dass diese Grundgesetze schon in ursemitischer Zeit die religiöse Poesie beherrscht haben müssen. Von den alten Wahrsagern und Priestern jener entlegenen vorhistorischen Zeit sind diese Grundgesetze vererbt worden, und sie haben sich erhalten in Bibel, Keilschrift und Koran.

Die Lücke zwischen den Propheten Israels und dem mekkanischen Gesandten Gottes wird in der Entwicklungsgeschichte der Menschheit durch die Entstehung des Christenthums ausgefullt, und es wäre ein Wunder, wenn in den Evangelien sich keine Spuren dieser, die ganze religiöse Literatur der Semiten beherrschenden Gesetze fanden. In der That finden sich in der Bergpredigt, trotzdem sie nicht mehr in der Originalsprache (Aramäisch), sondern nur in der griechischen Version erhalten ist, deutliche und siehere Spuren von Strophenban und Responsion, die in dieser Arbeit nachgewiesen worden sind.

Dass die den Hebriern verwandten Völker auch Propheten gehabt haben, können wir nicht nur vermithen, sondern ist ansdrücklich im Pentateuch bezeugt. In Numeri Caput 24—25 wird erzählt, dass der Moabiterkönig Balak einen Propheten aus Peter in Mesopotamien. Bileam, habe kommen lassen, der die Israeliten verfluchen sollte. In dem wundervollen Orakel dieses altaramäischen Propheten walten die Gesetze der Strophik und Responsion, wie eine übersichtliche Zusammenstellung in diesem Buche beweist.

Nach Feststellung dieser Thatsachen musste sich die Frage aufdrängen, in welchem Verhältnisse hierzu die eigenthumliche Erscheinung der Strophik und Responsion in der griechischen Tragödie stehe. Strophe und Antistrophe correspondiren mit einander im Metrum, in der Gliederung und in den Einschnitten der Satze, sie correspondiren aber auch häufig gedanklich, und diese Uebereinstimmung wird oft durch gleiche oder ahnlichklingende Worte markirt. Eine

sorgfältige Prüfung der Chöre bei Aeschylos, Sophokles und Euripides ergab eine vollständige Gleichheit zwischen den Grundgesetzen der ursemitischen Poesie und der in dem Strophenbau der Chöre herrschenden Uebungen.

Der Verfasser hat die Hypothese aufzustellen gewagt und zu begründen versucht, dass diese Dichtungsart (Strophenbau mit Responsion) von den Phönikern zu den Griechen herübergekommen sei, die sie in der ihnen eigenthümlichen künstlerischen Weise umgestaltet haben. Aus der Gedanken- und Wortresponsion machten sie eine streng metrische, aber diese letztere vermochte die erstere nicht ganz zu verdrängen; es sind nicht nur Spuren jener vorhanden, sondern ganz deutliche Gebilde, die durch die starke Achnlichkeit noch die Zeichen der Entlehnung an der Stirne tragen.

Ist aber der griechische Chor mit seiner Strophe und Antistrophe eine semitische Entlehnung, so folgt daraus, dass in den religiösen Culten der Semiten solche Chöre üblich waren und weiter, dass die älteste Form der Prophetie als Chöre in Strophe und Antistrophe zu denken ist. In der That versucht der Verfasser den Nachweis zu erbringen, dass die ältesten Prophetien als Chöre vorgetragen worden sind.

Nachdem hier der wesentliche Inhalt dieser Arbeit skizzirt worden ist, bleibt nur noch übrig anzudeuten, in welcher Weise er dem Leser in diesem Buche vorgeführt worden ist.

Der erste Band enthält die vollständige Darstellung und Begründung der aufgestellten Thesen. Nach einer kurzen Einleitung, die das Ziel der Arbeit angibt und die Geschichte der Auffindung dieser Erkenntnisse erzählt, folgt:

Abschnitt i. Strophenbau und Responsion in den Keilinschriften, worin keilsehriftliche Texte in Umschrift und Uebersetzung strophisch gegliedert mitgetheilt werden, so die Schöpfungsgeschichte und einzelne Inschriften von Tiglathpileser i, Nabwabal-idin, Assurbanipal, Sargon und Nabukadnaşar.

Absehnitt n: Strophenbau und Responsion im Koran, worin die meisten im zweiten Bande in der Originalsprache mitgetheilten Suren übersetzt, strophisch gegliedert und analysirt werden.

Abschnitt in: Strophenbau und Responsion in den Propheten, worin die meisten im zweiten Bande in der Originalsprache mitgetheilten Texte übersetzt, strophisch gegliedert und analysirt werden.

Abschnitt iv: Strophenban und Responsion nach Ursprung und historischer Entwicklung, werin das Wesen der Strophik, der Responsion wie der Concatenatio und Inclusio geschildert und ihre historische Entwicklung dargestellt wird.

Abschnitt v: Die Wechselgesange in den Chören der griechischen Tragödie und die älteste Form der Prophetie, worin eine Reihe von Wechselgesängen ans Aeschylos, Sophokles und Euripides mitgetheilt und analysirt und die Prophetenstrophik im Lichte der Chor-Hypothese gezeigt wird.

Der zweite Band enthält a) ausgewählte Texte aus den Propheten u. zw.: Jesaia, Caput 1, 2, 5, 6, 9—11, 41—47, 49—56, 63, 64, — Jeremia, Caput 5, 9, 10, 23, 30, 44, 46, 51, — Ezechiel, Caput 1, 13—15, 17, 19, 21, 25, 27, 31, 32, 37, — Hosea, Caput 5, 6, 10, — Amos, Caput 1—4, 7—9, — Micha, Caput 3, 5, 7,

- Naḥum, Caput 3. Ḥabakuk, Caput 2. Zephanja, Caput 1—3 (ganz). Zlcharia, Caput 10.
- b) ausgewählte Suren aus dem Koran: Sure 7, 11 (als Beispiele für Responsion ohne regelmässige Strophik), 15, 19, 26, 44, 51, 54, 56, 69, 75, 78, 80, 82, 90, 92 (als Beispiele für Strophenbau und Responsion).

Wie aus dem Vorstehenden ersichtlich, bildet jeder Band dieses nach verschiedener Richtung hin bahnbrechenden Werkes für sich ein abgeschlossenes Ganzes, weshalb sich die Verlagshandlung entschlossen hat, dieselben auch einzeln abzugeben.

Der erste Band enthält das vollständige Beweismaterial für die aufgestellten Tiesen und die Belegstellen aus den verschiedenen Literaturgebieten in wörtlicher Ubersetzung und ist in klarer, anregender und fesselnder Weise geschrieben. Er ist nicht nur für die Bibelforscher, Orientalisten und Philologen bestimmt, sondern auch für die weitesten Kreise derjenigen berechnet, welche Sinn und Interesse für die Weltliteratur überhaupt besitzen und an dem Fortschritte der Wissenschaft und Forschung theilnehmen. Er ist deshalb mit Beseitigung jedes gelehrten Aparates (der im zweiten Bande gegeben wird) und mit möglichster Vermeidung von fremden Typen hergestellt worden und bietet die nöthigen Belehrungen, welche zum Verständnisse des zum Theile fremdartigen Materials nöthig sind.

Der zweite Band enthält die für den Bibel- und Koranforscher nöthigen wissenschaftlichen Belege in der Originalsprache und eignet sich besonders auch dazu, Vorlesungen über Propheten und Koran zu Grunde gelegt zu werden.

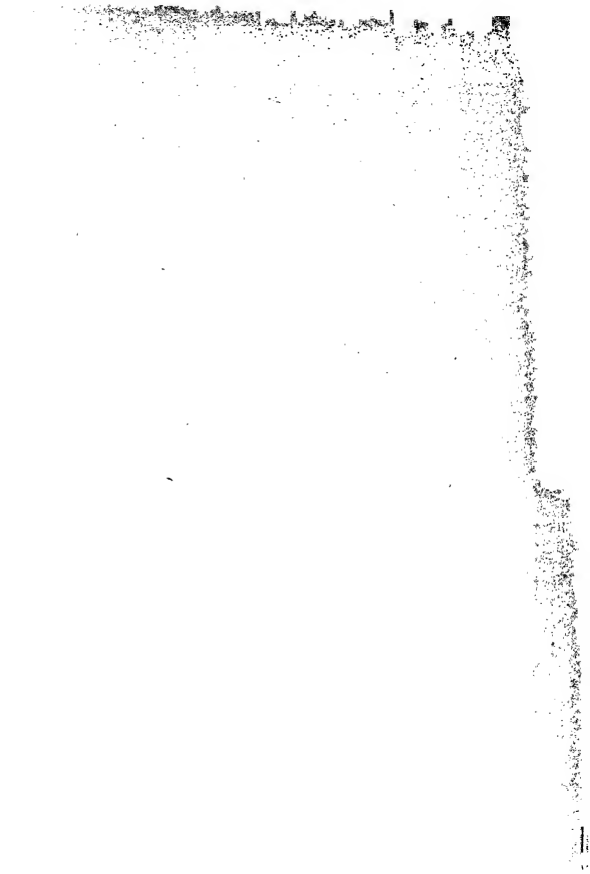
Das Werk ist durch alle namhafteren Buchhandlungen zu beziehen.

Wien. October 1895.

Die Verlagshandlung

#### Alfred Hölder,

k. und k. Hof- und Universitäts-Buchhändler.



#### Contents of Nro. 3.

| Ueber einen Psalmencommentar aus der ersten Hälfte des VI. Jahr-                                                                              | Page        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| hunderts p. Chr. (Schluss), von Dr. Ludwig Lazarus                                                                                            | 181         |
| Bemerkungen zu H. Oldenberg's Religion des Veda (Schluss), von L. v.                                                                          |             |
| Schroeder                                                                                                                                     | 225         |
| Die Memoiren eines Prinzen von Persien, von Dr. A. v. Kegl                                                                                    | 254         |
| Zur vergleichenden Grammatik der altaischen Sprachen, von W. BANG                                                                             | 267         |
|                                                                                                                                               |             |
| Reviews.                                                                                                                                      |             |
| ÉDOCARD CHAVANNES, Les mémoires historiques de Se-ma-ts'ien, traduits et an-                                                                  |             |
| notés, von Friedrich Müller                                                                                                                   | 277         |
| CARL BROCKELMANN, Lexicon Syriacum, von Friedrich Müller                                                                                      | 280         |
| J. Brun, Dictionarium Syriaco-Latinum, von Friedrich Müller                                                                                   | 280         |
| Giornale della società Asiatica Italiana, Vol. VIII, von FRIEDRICH MÜLLER                                                                     | 282         |
| H. Lüders, Die Vyāsa-Śikṣā, besonders in ihrem Verhältniss zum Taittirīya-Prā-                                                                |             |
| tisākhya, von J. Kirste                                                                                                                       | 282         |
|                                                                                                                                               |             |
| Miscellaneous notes.                                                                                                                          |             |
| Ist altind. próchasua = awest. presanuha arisch oder indogermanisch? — Neupersische, armenische und Pahlawi Etymologien, von Friedrich Müller | <b>2</b> 85 |

Hierzu eine Beilage von Alfred Hölder, k. und k. Hof- und Universitäts-Buchhändler in Wien.

## VIENNA

## ORIENTAL JOURNAL

EDITED

BY

#### THE DIRECTORS OF THE ORIENTAL INSTITUTE

OF THE UNIVERSITY

VOL, IX - Nº 4

PARIS ERNEST LEROUX. VIENNA, 1895. ALFRED HÖLDER.

OXFORD

JAMES PARKER # Co.

TURIN

HERMANN LOESCHER.

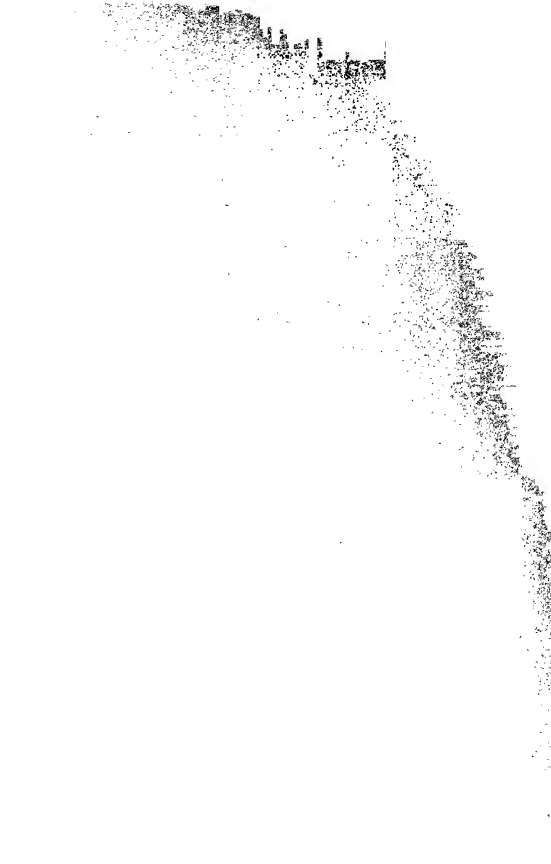
NEW-YORK

B. WESTERMANN & C\*\*

BOMBAY

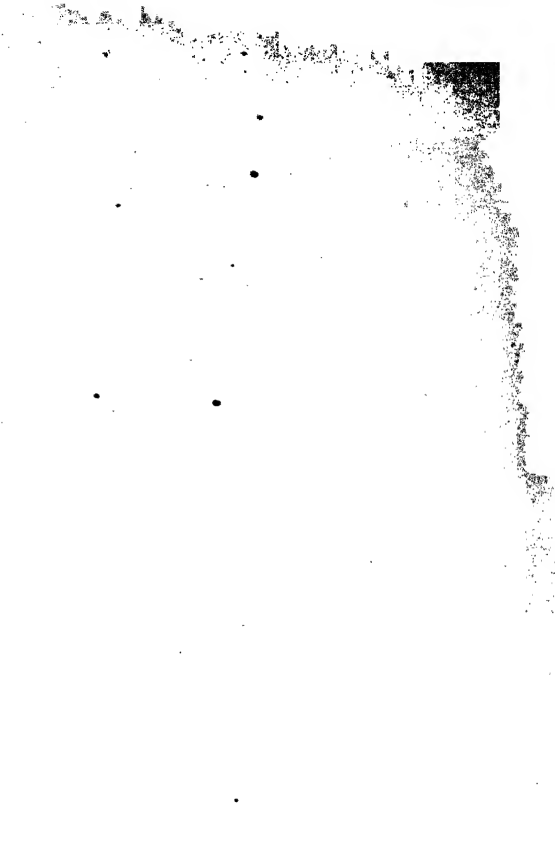
MANAGER EDUCATION SOCIETY'S PRESS.

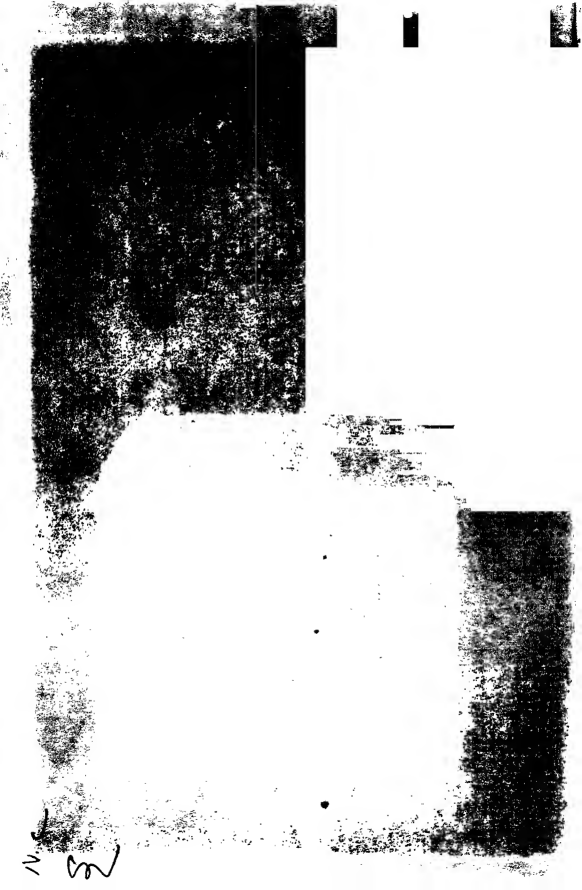


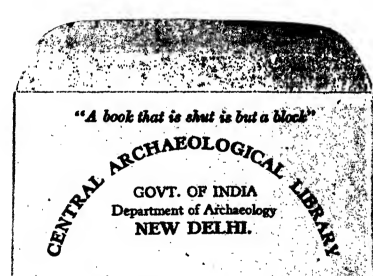


#### Contents of Nro. 4.

|                                                                              | Page |
|------------------------------------------------------------------------------|------|
| Beleuchtung der Bemerkungen Kühnert's zu meinen Schriften über               |      |
| das nestorianische Denkmal zu Singan fu, von Dr. Johannes                    |      |
| HELLER S. J                                                                  | 301  |
| Entgegnung auf Heller's ,Beleuchtung', von Fr. Kühnert                       | 321  |
| Epigraphic discoveries in Mysore, von G. Bühler                              | 328  |
|                                                                              |      |
| Zu Açoka's Säulen-Edicten, von Otto Franke                                   | 333  |
| Abû Ma'sar's ,Kitâb al-Ulûf', von Julius Lippert                             | 351  |
| Die literarische Thätigkeit des Tabarî nach Ibn 'Asâkir, von IGNAZ           |      |
| GOLDZIHER                                                                    | 359  |
| Reviews.                                                                     |      |
| Mihran Abikean, Ausführliches türkisch-armenischer Wörterbuch, von Friedrich |      |
| MÜLLER                                                                       | 372  |
| Georg Jacob, Studien in arabischen Dichtern, III, von Friedrich Müller       | 373  |
| PAUL HORN, Das Heer- und Kriegswesen der Gross-Moghuls, von FRIEDRICH        |      |
| Müller                                                                       | 375  |
| A. B. MEYER und A. Schadenberg, Die Mangianenschrift von Mindoro, von        |      |
| FRIEDRICH MÜLLER                                                             | 376  |
|                                                                              | ,    |
| Miscellaneous notes.                                                         |      |
| Neupersische Etymologien, von Friedrich Müller                               | 377  |
| Aegyptische Urkunden aus den königlichen Museen zu Berlin, von J. KARABACEK  | 387  |
| Anzeige (Armenische Preisaufgabe)                                            | 388  |
| Erklärung in Sachen der 12. Auflage von Gesenius' hebräischem und aramäi-    |      |
| schem Handwörterbuche von Professor D. H. W.                                 |      |







Please help us to keep the book clean and moving.

5. E., 148. R. DELHI